
Jurnal Interpretasi Hukum 

Volume 6(2), 2025, page 283-291 

https://doi.org/10.22225/juinhum.6.2.2025.283-291 

Hal | 283 

 

Implementasi Sanksi Adat Nipassala dan 

Niwaluang dalam Pranata Sosial 

Masyarakat Hukum Adat Adolang: 

Perspektif Keadilan Restoratif dan 

Pluralisme Hukum 

Sulastri Yasim¹, M. Chaerul Anwar1 

1. Program Studi Ilmu Hukum, Fakultas Ilmu Sosial, Ilmu Politik dan Hukum, Universitas Sulawesi 
Barat, Indonesia 

Correspondence addressed to: 
Carolina da Cruz 
Email: sulastriyasim@unsulbar.ac.id 

Abstract. Customary law constitutes a form of living law that continues to function 
effectively in regulating the social life of indigenous communities in Indonesia. Its operation 
is reflected in the enforcement of customary sanctions as mechanisms for social control and 
the restoration of communal balance. This study aims to analyze the implementation 
of Nipassalaand Niwaluang customary sanctions within the social structure of the Adolang 
indigenous community, as well as to examine the role of the Marrumbu Langi ritual as a 
mechanism for restoring social relations following violations of customary norms. This 
research employs an empirical legal method with a qualitative approach, utilizing 
participatory observation, in-depth interviews, and documentation of customary norms and 
practices. The findings indicate that Nipassala is imposed on customary authorities who 
violate customary obligations as a form of moral and institutional accountability, 
while Niwaluang applies to members of the indigenous community as a territorial separation 
from the customary domain due to violations of communal norms. Both sanctions are 
restorative rather than punitive, emphasizing social and spiritual rehabilitation. 
The Marrumbu Langi ritual functions as a reconciliation and social reintegration mechanism 
with binding legal implications within the customary system, particularly in restoring the 
legitimacy of customary leadership and maintaining social order. This study affirms that the 
Adolang customary sanction system embodies principles of communal restorative justice and 
underscores the continued relevance of customary law within Indonesia’s legal pluralism 
framework. 

Keywords: customary law; nipassala; niwaluang; marrumbu langi; restorative justice. 

mailto:sulastriyasim@unsulbar.ac.id


Yasim., S. Y., & Anwar., M. C. Implementasi Sanksi Adat Nipassala dan Niwaluang dalam  

 Pranata Sosial Masyarakat Hukum Adat Adolang:… 

Hal | 284 

Pendahuluan 

Indonesia sebagai negara hukum yang berlandaskan Pancasila dan Undang-Undang 
Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945 mengakui keberadaan hukum adat sebagai salah 
satu pilar fundamental dalam pembentukan dan pemeliharaan tata kehidupan sosial 
masyarakat. Pengakuan terhadap kesatuan masyarakat hukum adat beserta hak-hak 
tradisionalnya bukan sekadar bentuk toleransi kultural, melainkan manifestasi ideologis dari 
prinsip keadilan sosial, penghormatan terhadap pluralitas hukum, serta pengakuan atas 
kearifan lokal yang telah hidup dan berkembang jauh sebelum hadirnya hukum negara. Dalam 
konteks ini, hukum adat tidak dapat dipandang sebagai hukum yang bersifat inferior, 
melainkan sebagai sistem normatif yang memiliki daya ikat, legitimasi sosial, dan fungsi 
pengaturan yang nyata dalam kehidupan masyarakat. Hukum adat merupakan salah satu 
bentuk living law yang masih berfungsi efektif dalam mengatur kehidupan sosial masyarakat 
hukum adat di Indonesia (Soetoto et al., 2021; Sulistiani & Sy, 2021). Keberadaan hukum adat 
memperoleh legitimasi konstitusional melalui pengakuan negara terhadap masyarakat hukum 
adat beserta hak-hak tradisionalnya (Setyowati, 2023; Yalimani, 2023). Dalam kerangka 
pluralisme hukum, hukum adat harus dipahami sebagai sistem hukum yang memiliki 
rasionalitas dan daya kerja tersendiri, berdampingan secara dinamis dengan hukum negara 
(Pradhani, 2021). 

Salah satu aspek penting dalam hukum adat adalah mekanisme penegakan norma 
melalui sanksi adat yang bertujuan menjaga ketertiban dan keseimbangan sosial dalam 
komunitas. Sanksi adat berfungsi sebagai instrumen pengendalian sosial yang berakar pada 
nilai-nilai kolektif dan kesadaran komunal masyarakat adat (Purwaningsih, 2020). Berbeda 
dengan hukum positif yang cenderung menekankan pendekatan represif dan retributif, sanksi 
adat umumnya berorientasi pada pemulihan hubungan sosial dan keharmonisan komunal 
(Saravistha et al., 2022). Pola ini menunjukkan kedekatan hukum adat dengan prinsip keadilan 
restoratif yang menitikberatkan pada pemulihan keseimbangan dan rekonstruksi relasi sosial, 
bukan pada pembalasan semata (Julranda et al., 2022). Dalam konteks ini, hukum adat tidak 
hanya berfungsi sebagai sarana pengaturan perilaku, tetapi juga sebagai mekanisme 
pembinaan moral dan sosial yang berkelanjutan. 

Masyarakat hukum adat Adolang di Kabupaten Majene, Provinsi Sulawesi Barat, 
merupakan salah satu komunitas adat yang hingga kini masih menerapkan sistem sanksi adat 
secara konsisten dalam kehidupan sosialnya. Dalam masyarakat ini dikenal sanksi 
adat Nipassala dan Niwaluang sebagai instrumen utama penegakan norma adat, yang 
pelaksanaannya tidak terpisahkan dari ritual Marrumbu Langi sebagai mekanisme pemulihan 
sosial. Praktik tersebut menunjukkan bahwa hukum adat Adolang beroperasi sebagai sistem 
hukum yang hidup (living law), adaptif, dan responsif terhadap dinamika sosial masyarakatnya 
(Putera Astomo, 2024). Keberlanjutan penerapan sanksi adat ini juga menegaskan kuatnya 
legitimasi sosial hukum adat dalam menjaga ketertiban dan kohesi komunitas. 

Secara filosofis, hukum adat lahir dari nilai-nilai hidup yang diyakini dan dipraktikkan 
secara kolektif oleh masyarakat adat sebagai pedoman dalam menjaga keseimbangan antara 
manusia, alam, dan dimensi spiritual. Hukum adat tidak semata-mata berorientasi pada 
penghukuman, melainkan lebih menekankan pemulihan harmoni sosial dan ketertiban 
komunal sebagai tujuan utama penegakan norma. Prinsip ini tercermin dalam berbagai 
pranata sosial adat yang mengatur hubungan antarindividu, hubungan antara individu dan 
komunitas, serta relasi manusia dengan leluhur dan lingkungan. Oleh karena itu, sanksi adat 
memiliki karakter yang khas, bersifat moral, sosial, dan spiritual, yang sering kali tidak 
ditemukan dalam sistem hukum positif modern. Dalam perspektif yuridis, eksistensi 
masyarakat hukum adat dan hukum adat memperoleh legitimasi konstitusional melalui Pasal 
18B ayat (2) dan Pasal 28I ayat (3) Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 
1945, yang menegaskan bahwa negara mengakui dan menghormati kesatuan masyarakat 
hukum adat beserta hak-hak tradisionalnya sepanjang masih hidup dan sesuai dengan 
perkembangan masyarakat serta prinsip Negara Kesatuan Republik Indonesia. Pengakuan 



Yasim., S. Y., & Anwar., M. C. Implementasi Sanksi Adat Nipassala dan Niwaluang dalam  

 Pranata Sosial Masyarakat Hukum Adat Adolang:… 

Hal | 285 

tersebut diperkuat oleh berbagai peraturan perundang-undangan, baik di tingkat nasional 
maupun daerah, yang memberikan ruang bagi berlakunya hukum adat sebagai bagian dari 
sistem hukum nasional. Dengan demikian, penerapan sanksi adat bukanlah praktik yang 
berdiri di luar hukum, melainkan bagian integral dari pluralisme hukum yang diakui secara 
sah. 

Salah satu masyarakat hukum adat yang masih mempertahankan pranata sosial dan 
hukum adatnya secara konsisten adalah Masyarakat Hukum Adat Adolang di Kabupaten 
Majene, Provinsi Sulawesi Barat. Masyarakat Adolang memiliki sistem hukum adat yang 
mengatur kehidupan sosial secara komprehensif, termasuk mekanisme penegakan norma 
melalui sanksi adat yang dikenal sebagai Nipassala dan Niwaluang. Kedua sanksi ini diterapkan 
terhadap pelanggaran norma adat dengan tujuan utama mengembalikan keseimbangan sosial 
yang terganggu, menjaga wibawa hukum adat, serta melindungi nilai-nilai luhur yang 
diwariskan oleh leluhur. Nipassala merupakan sanksi adat yang dikenakan khusus kepada 
perangkat adat yang melakukan pelanggaran serius terhadap norma dan tanggung jawab 
adatnya, berupa pengusiran dari wilayah adat sebagai bentuk koreksi moral dan sosial 
terhadap penyalahgunaan otoritas adat. Sementara itu, Niwaluang dikenakan kepada anggota 
masyarakat adat yang melanggar norma sosial tertentu, dengan konsekuensi pemindahan atau 
pemisahan dari wilayah adat sebagai bentuk penegasan batas-batas komunal. Kedua bentuk 
sanksi ini tidak hanya bersifat represif, tetapi juga sarat dengan makna edukatif dan simbolik 
karena diorientasikan pada pembinaan, penyesalan, dan reintegrasi sosial melalui mekanisme 
adat yang telah ditentukan. Dalam konteks ideologis, penerapan sanksi 
adat Nipassala dan Niwaluang mencerminkan nilai-nilai Pancasila, khususnya sila Kemanusiaan 
yang Adil dan Beradab serta Keadilan Sosial bagi Seluruh Rakyat Indonesia. Sanksi adat 
tersebut dilaksanakan melalui musyawarah, mempertimbangkan aspek kemanusiaan, dan 
mengedepankan kepentingan kolektif masyarakat adat, sehingga menunjukkan bahwa hukum 
adat Adolang tidak bertentangan dengan nilai-nilai hak asasi manusia, melainkan memiliki 
mekanisme internal yang menjunjung tinggi martabat manusia dan keadilan sosial dalam 
kerangka komunitas. 

Namun demikian, dinamika sosial, modernisasi, serta penetrasi hukum negara dan nilai-
nilai global membawa tantangan tersendiri bagi keberlanjutan penerapan sanksi adat tersebut. 
Perubahan pola pikir generasi muda, pergeseran struktur sosial, serta meningkatnya interaksi 
masyarakat adat dengan sistem hukum formal berpotensi memengaruhi efektivitas dan 
legitimasi sanksi adat dalam kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, kajian akademik mengenai 
implementasi sanksi adat Nipassala dan Niwaluang menjadi penting dan relevan, tidak hanya 
untuk mendokumentasikan praktik hukum adat yang hidup, tetapi juga untuk menilai 
dampaknya terhadap ketertiban sosial, kohesi komunitas, dan keberlanjutan nilai-nilai adat 
dalam konteks kekinian. Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini berupaya mengkaji secara 
mendalam bagaimana implementasi sanksi adat Nipassala dan Niwaluang dalam pranata sosial 
masyarakat hukum adat Adolang, serta menganalisis implikasinya terhadap kehidupan sosial 
masyarakat. Kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi akademik bagi 
pengembangan ilmu hukum, khususnya hukum adat, sekaligus menjadi rujukan normatif bagi 
upaya penguatan pengakuan dan perlindungan masyarakat hukum adat di Indonesia. 

Metode 

Penelitian ini merupakan penelitian hukum empiris dengan pendekatan kualitatif. 
Penelitian hukum empiris digunakan untuk mengkaji hukum tidak semata-mata sebagai 
norma tertulis (law in the books), tetapi sebagai perilaku sosial yang hidup, dipraktikkan, dan 
ditaati dalam kehidupan masyarakat (law in action) (Irwansyah, 2020; Rifa’i, 2023). Pendekatan 
ini relevan untuk memahami keberlakuan hukum adat sebagai sistem normatif yang 
bersumber dari nilai, tradisi, dan praktik sosial masyarakat hukum adat, yang eksistensinya 
sangat ditentukan oleh penerimaan dan kepatuhan komunitas pendukungnya (Pradhani, 
2021). 



Yasim., S. Y., & Anwar., M. C. Implementasi Sanksi Adat Nipassala dan Niwaluang dalam  

 Pranata Sosial Masyarakat Hukum Adat Adolang:… 

Hal | 286 

Pendekatan kualitatif dipilih untuk memperoleh pemahaman yang mendalam dan 
komprehensif mengenai implementasi sanksi adat Nipassala dan Niwaluang, serta peran 
ritual Marrumbu Langi dalam sistem hukum adat masyarakat Adolang. Pendekatan ini 
memungkinkan peneliti menggali makna sosial, moral, dan hukum yang melekat pada 
penerapan sanksi adat, serta memahami perspektif subjek hukum adat terhadap mekanisme 
penegakan norma adat yang dijalankan secara kolektif (Sumarna & Kadriah, 2023). 

Lokasi penelitian ditetapkan di wilayah Masyarakat Hukum Adat Adolang, Kabupaten 
Majene, Provinsi Sulawesi Barat, dengan pertimbangan bahwa masyarakat ini masih secara 
aktif menerapkan hukum adat dalam mengatur kehidupan sosial dan penyelesaian 
pelanggaran norma adat. Subjek penelitian meliputi perangkat adat, tokoh adat, serta anggota 
masyarakat adat Adolang yang memahami dan terlibat langsung dalam penerapan sanksi adat. 
Penentuan subjek penelitian dilakukan secara purposif dengan mempertimbangkan 
kompetensi, pengalaman, dan keterlibatan langsung subjek dalam praktik hukum adat yang 
diteliti (Juliardi et al., 2023). 

Data penelitian terdiri atas data primer dan data sekunder. Data primer diperoleh 
melalui observasi partisipatif terhadap praktik penegakan hukum adat, khususnya dalam 
penerapan sanksi Nipassala, Niwaluang, dan pelaksanaan ritual Marrumbu Langi. Selain itu, 
wawancara mendalam (in-depth interview) dilakukan terhadap perangkat adat dan anggota 
masyarakat adat untuk memperoleh informasi mengenai prosedur penerapan sanksi, 
pertimbangan normatif adat, serta dampak sosial yang ditimbulkan dari pelaksanaan sanksi 
tersebut. Data sekunder diperoleh melalui studi dokumentasi terhadap aturan adat, keputusan 
adat, serta dokumen resmi yang berkaitan dengan pengakuan dan perlindungan masyarakat 
hukum adat Adolang. 

Teknik pengumpulan data yang digunakan dalam penelitian ini meliputi observasi, 
wawancara, dan studi dokumentasi. Observasi dilakukan untuk memahami secara langsung 
konteks sosial dan praktik hukum adat yang berlangsung dalam masyarakat. Wawancara 
digunakan untuk menggali pandangan, pengalaman, dan pemaknaan subjek penelitian 
terhadap sanksi adat dan ritual adat. Studi dokumentasi dilakukan untuk memperkuat dan 
memverifikasi data empiris dengan sumber tertulis yang relevan, sehingga diperoleh 
gambaran yang utuh dan komprehensif mengenai sistem hukum adat yang diteliti (Irwansyah, 
2020; Juliardi et al., 2023). 

Data yang telah dikumpulkan dianalisis secara kualitatif dengan menggunakan 
pendekatan deskriptif-analitis. Analisis dilakukan melalui tahapan reduksi data, penyajian 
data, dan penarikan kesimpulan secara sistematis untuk menemukan pola, makna, dan 
hubungan antarfenomena hukum yang diteliti (Sumarna & Kadriah, 2023). Temuan empiris 
selanjutnya dianalisis dengan mengaitkannya pada konsep hukum adat, pluralisme hukum, 
dan prinsip keadilan restoratif (Pradhani, 2021; Saravistha et al., 2022). Melalui pendekatan 
ini, penelitian berupaya menginterpretasikan makna hukum dan fungsi sosial dari penerapan 
sanksi adat Nipassala dan Niwaluang, serta peran ritual Marrumbu Langi dalam menjaga ketertiban 
sosial dan legitimasi kepemimpinan adat dalam masyarakat hukum adat Adolang. 

Hasil dan Pembahasan 

Implementasi Sanksi Adat Nipassala dan Niwaluang dalam Struktur Sosial Masyarakat 
Hukum Adat Adolang 

 Nipassala dan Niwaluang merupakan sanksi adat yang berfungsi sebagai instrumen 
pengendalian sosial sekaligus mekanisme pemulihan keseimbangan komunal dalam pranata 
sosial masyarakat hukum adat Adolang. Kedua sanksi ini tidak berdiri sebagai tindakan 
represif semata, melainkan merupakan bagian integral dari sistem hukum adat yang hidup 
(living law) dan beroperasi dalam kerangka nilai-nilai kolektif yang dijunjung tinggi oleh 
komunitas Adolang (Soetoto et al., 2021; Sulistiani & Sy, 2021). Secara normatif, dokumen 
pengakuan dan perlindungan masyarakat hukum adat Adolang menegaskan bahwa 



Yasim., S. Y., & Anwar., M. C. Implementasi Sanksi Adat Nipassala dan Niwaluang dalam  

 Pranata Sosial Masyarakat Hukum Adat Adolang:… 

Hal | 287 

pengelolaan wilayah adat serta penyelesaian sengketa antarmasyarakat dilaksanakan 
berdasarkan hukum adat dengan memperhatikan prinsip keadilan sosial, kesetaraan gender, 
penghormatan terhadap hak asasi manusia, dan kelestarian lingkungan hidup (SK Nomor 812 
tentang Hukum Adat Adolang). Penegasan prinsip-prinsip tersebut menunjukkan bahwa 
hukum adat Adolang tidak diposisikan sebagai sistem normatif yang tertutup dan statis, 
melainkan sebagai sistem hukum yang terbuka, adaptif, dan selaras dengan nilai-nilai 
konstitusional negara hukum Indonesia (Setyowati, 2023; Yalimani, 2023). Dengan demikian, 
penerapan sanksi adat memperoleh legitimasi yuridis sekaligus batas etik yang jelas agar tidak 
bertentangan dengan prinsip-prinsip hak asasi manusia. 

Dalam struktur sosial masyarakat Adolang, penerapan sanksi adat dibedakan secara 
tegas berdasarkan subjek pelanggar dan dampak pelanggaran terhadap tatanan komunal. 
Diferensiasi ini mencerminkan rasionalitas internal hukum adat, yakni bahwa tanggung jawab 
hukum berbanding lurus dengan kedudukan sosial dan fungsi kelembagaan seseorang 
(Purwaningsih, 2020). Semakin tinggi posisi sosial dan otoritas adat yang diemban, semakin 
berat konsekuensi normatif yang dikenakan apabila terjadi pelanggaran. Pola ini menegaskan 
asas fundamental hukum adat bahwa kepemimpinan bukanlah privilese, melainkan amanah 
moral dan sosial yang menuntut integritas, keteladanan, dan kepatuhan yang lebih tinggi 
terhadap norma adat (Putera Astomo, 2024). 

Pertama, Nipassala merupakan sanksi adat yang secara khusus ditujukan kepada 
perangkat adat. Dalam rumusan adat, Nipassala dimaknai sebagai tindakan “dipisahkan atau 
diusir dari kehidupan wilayah masyarakat” bagi perangkat adat yang melakukan kesalahan, 
dan dalam keputusan hukum adat dirumuskan secara tegas sebagai “diusir dari wilayah adat 
bagi perangkat adat” (SK Nomor 812 tentang Hukum Adat Adolang). Rumusan ini menegaskan 
bahwa Nipassala adalah bentuk koreksi institusional terhadap pelanggaran yang mencederai 
wibawa dan legitimasi lembaga adat, sekaligus menjadi mekanisme internal untuk menjaga 
integritas struktur kepemimpinan adat. 

Secara filosofis, Nipassala merepresentasikan prinsip dasar hukum adat bahwa 
kekuasaan harus selalu disertai dengan tanggung jawab moral. Perangkat adat dipandang 
sebagai penjaga nilai, norma, dan ketertiban sosial, sehingga pelanggaran yang dilakukan oleh 
mereka memiliki dampak sosial yang lebih luas dibandingkan pelanggaran oleh anggota 
masyarakat biasa (Soetoto et al., 2021). Oleh karena itu, sanksi Nipassala tidak diarahkan 
semata-mata untuk menghukum individu, melainkan untuk memulihkan kepercayaan kolektif 
masyarakat terhadap institusi adat. Pengusiran atau pemisahan dalam konteks ini merupakan 
pembatasan sosial yang bersifat korektif dan simbolik, yang bertujuan menegaskan kembali 
integritas pranata adat serta menjaga keberlanjutan legitimasi kepemimpinan adat (Putera 
Astomo, 2024). 

Kedua, Niwaluang ditujukan kepada anggota masyarakat adat yang melanggar norma adat 
dalam kehidupan sosial. Dokumen adat mencatat dua lapis pemaknaan terhadap sanksi ini. 
Secara historis, Adat Adolang “dulunya mengenal” Niwaluang sebagai sanksi berupa “dijual bagi 
masyarakat yang melakukan kesalahan”. Namun, dalam keputusan hukum adat yang telah 
didokumentasikan dan diberlakukan saat ini, Niwaluang dirumuskan sebagai tindakan 
“dipindahkan ke daerah lain atau di luar wilayah adat bagi masyarakat” (SK Nomor 812 tentang 
Hukum Adat Adolang). 

Perbedaan rumusan tersebut menunjukkan adanya dinamika dan adaptasi hukum adat 
dalam merespons perkembangan nilai sosial dan prinsip hukum modern. Istilah “dijual” 
merekam jejak praktik lama yang lahir dalam konteks sosial dan historis tertentu, sedangkan 
rumusan “dipindahkan” merepresentasikan bentuk operasional sanksi yang lebih kompatibel 
dengan prinsip hak asasi manusia dan sistem hukum nasional (Setyowati, 2023; Julranda et al., 
2022). Oleh karena itu, Niwaluang tidak dapat dipahami sekadar sebagai “pengasingan 
sementara”, melainkan sebagai bentuk pemisahan teritorial dari wilayah adat yang memiliki 
makna sosial dan normatif yang mendalam sebagai konsekuensi pelanggaran norma komunal. 

Secara teoretis, penerapan Nipassala dan Niwaluang memperlihatkan karakter keadilan 



Yasim., S. Y., & Anwar., M. C. Implementasi Sanksi Adat Nipassala dan Niwaluang dalam  

 Pranata Sosial Masyarakat Hukum Adat Adolang:… 

Hal | 288 

komunal yang menjadi ciri khas hukum adat. Pelanggaran norma tidak dipandang semata-
mata sebagai kesalahan individual, tetapi sebagai peristiwa yang mengganggu keseimbangan 
komunitas secara keseluruhan. Oleh karena itu, respons hukum diarahkan pada pemulihan 
tatanan bersama, bukan pada pembalasan terhadap pelanggar Dalam konteks ini, sanksi adat 
berfungsi sebagai sarana rekonstruksi hubungan sosial dan peneguhan kembali nilai-nilai 
kebersamaan yang menjadi fondasi kehidupan masyarakat Adolang  

Namun demikian, secara yuridis perlu ditegaskan bahwa pelaksanaan sanksi adat tetap 
harus berada dalam koridor penghormatan terhadap hak asasi manusia. Prinsip ini secara 
eksplisit ditegaskan dalam dokumen pengakuan dan perlindungan masyarakat hukum adat 
Adolang yang mewajibkan setiap penyelesaian sengketa adat memperhatikan keadilan sosial 
dan hak asasi manusia (SK Nomor 812 tentang Hukum Adat Adolang). Oleh karena itu, 
transformasi konseptual dari sanksi “dijual” menuju “dipindahkan” dapat dipahami sebagai 
bentuk adaptasi hukum adat agar tetap hidup dan relevan (living law), tanpa kehilangan 
substansi nilai-nilai komunalnya serta tanpa bertentangan dengan mandat konstitusional 
negara hukum (Pradhani, 2021). 

Dengan demikian, implementasi Nipassala dan Niwaluang menunjukkan bahwa hukum 
adat Adolang merupakan sistem hukum yang koheren, reflektif, dan berorientasi pada 
pemulihan keseimbangan sosial. Hukum adat tidak hanya berfungsi sebagai instrumen 
pengendalian perilaku, tetapi juga sebagai sarana menjaga integritas moral komunitas dan 
keberlanjutan pranata sosial masyarakat hukum adat Adolang, sekaligus menegaskan 
relevansinya dalam kerangka pluralisme hukum Indonesia.  

Peran Ritual Marrumbu Langi sebagai Mekanisme Pemulihan Sosial dan Legitimasi 
Hukum Adat 

Ritual Marrumbu Langi menempati posisi sentral dalam sistem penegakan hukum adat 
masyarakat Adolang. Ritual ini tidak dapat direduksi sebagai praktik budaya atau keagamaan 
semata, melainkan merupakan mekanisme normatif yang menentukan keberlakuan dan penyelesaian 

sanksi adat. Dalam sistem hukum adat Adolang, sanksi Nipassala dan Niwaluang belum dianggap 
tuntas sebelum pelanggar melaksanakan Marrumbu Langi sesuai dengan ketentuan adat yang 
berlaku. Dengan demikian, ritual ini berfungsi sebagai titik akhir proses hukum adat sekaligus 
sebagai prasyarat pemulihan status sosial pelanggar dalam komunitas adat. Secara 
normatif, Marrumbu Langi diposisikan sebagai syarat sah bagi reintegrasi pelanggar ke dalam 
kehidupan sosial masyarakat adat. Dokumen hukum adat Adolang menegaskan bahwa 
individu yang dikenai sanksi Nipassala atau Niwaluang dan hendak kembali ke dalam wilayah 
adat wajib melaksanakan Marrumbu Langi, yaitu upacara persembahan kepada leluhur dengan 
melibatkan seluruh masyarakat adat. Ketentuan ini menunjukkan bahwa pemulihan dalam 
hukum adat Adolang bersifat kolektif, bukan individual. Pelanggaran norma dipandang sebagai 
gangguan terhadap tatanan komunal, sehingga pemulihannya harus disaksikan dan diterima 
secara bersama oleh komunitas. 

Dalam perspektif filsafat hukum adat, Marrumbu Langi merepresentasikan pandangan 
bahwa hukum tidak terpisah dari moralitas dan spiritualitas. Pelanggaran adat dipahami tidak 
hanya sebagai pelanggaran norma sosial, tetapi juga sebagai gangguan terhadap keseimbangan 
moral dan kosmologis yang menghubungkan manusia, komunitas, dan leluhur. Oleh karena itu, 
pemulihan tidak cukup dilakukan melalui sanksi sosial berupa pengusiran atau pemindahan, 
melainkan harus disertai ritual pemurnian yang bermakna secara simbolik dan substantif. Di 
sinilah Marrumbu Langi berfungsi sebagai sarana pemulihan yang menyeluruh, mencakup 
dimensi sosial, moral, dan spiritual secara terpadu. 

Pelaksanaan Marrumbu Langi juga mengandung konsekuensi hukum yang konkret dan 
mengikat. Ritual ini mensyaratkan pertanggungjawaban material dan sosial dari pelanggar, 
antara lain melalui persembahan kerbau Camara atau Bonga, emas satu cupa (liter), kain kasa 
satu roll atau piss, serta kewajiban memberi makan masyarakat miskin. Unsur terakhir ini 
memiliki makna hukum yang penting, karena menunjukkan bahwa pemulihan tidak hanya 



Yasim., S. Y., & Anwar., M. C. Implementasi Sanksi Adat Nipassala dan Niwaluang dalam  

 Pranata Sosial Masyarakat Hukum Adat Adolang:… 

Hal | 289 

ditujukan kepada leluhur atau struktur adat, tetapi juga kepada anggota komunitas yang 
rentan secara sosial. Dengan demikian, Marrumbu Langimengintegrasikan prinsip solidaritas 
sosial ke dalam mekanisme penegakan hukum adat. 

Lebih lanjut, Marrumbu Langi memiliki peran strategis dalam menjaga legitimasi 
kepemimpinan adat. Dalam hukum adat Adolang, kepemimpinan tidak dipahami sebagai hak 
yang melekat secara absolut pada garis keturunan atau kedudukan sosial, melainkan sebagai 
amanah yang harus dipertanggungjawabkan secara moral dan sosial. Ketentuan adat 
menyatakan bahwa perangkat adat yang tidak mampu atau menolak melaksanakan Marrumbu 

Langi kehilangan hak untuk menduduki jabatan adat, bahkan dalam kondisi tertentu 
berdampak secara turun-temurun terhadap keturunannya. Ketentuan ini menegaskan bahwa 
legitimasi kekuasaan adat bersifat bersyarat, yaitu bergantung pada kesediaan pemimpin untuk 
tunduk pada norma dan mekanisme pemulihan adat. 

Secara filosofis, mekanisme tersebut menunjukkan bahwa hukum adat Adolang memiliki 
sistem kontrol internal terhadap kekuasaan. Marrumbu Langi berfungsi sebagai instrumen 
pengawasan moral yang mencegah penyalahgunaan otoritas adat dan memastikan bahwa 
kepemimpinan tetap selaras dengan nilai-nilai keadilan komunal. Dalam konteks ini, hukum 
adat tidak hanya mengatur perilaku masyarakat, tetapi juga secara tegas mengikat dan 
membatasi pemegang kekuasaan adat. 

Bagi anggota masyarakat adat, Marrumbu Langi berfungsi sebagai mekanisme reintegrasi 
sosial yang bermartabat. Ritual ini menandai berakhirnya masa sanksi dan dibukanya kembali 
ruang partisipasi sosial pelanggar dalam kehidupan komunitas. Melalui Marrumbu Langi, 
pelanggar tidak sekadar “dibebaskan” dari sanksi, tetapi secara simbolik dan normatif 
dinyatakan layak untuk kembali menjalankan peran sosialnya. Proses ini mencegah lahirnya 
stigma sosial berkepanjangan dan menjaga kohesi komunitas dalam jangka panjang. Dalam 
perspektif teori keadilan restoratif, Marrumbu Langi mencerminkan model pemulihan yang 
bersifat holistik dan komunal. Berbeda dengan pendekatan keadilan restoratif dalam sistem 
hukum positif yang umumnya berfokus pada relasi pelaku dan korban, keadilan restoratif 
dalam hukum adat Adolang menempatkan komunitas sebagai subjek utama pemulihan. 
Pemulihan diarahkan tidak hanya pada relasi individual, tetapi juga pada pemulihan legitimasi 
norma dan keseimbangan nilai yang menjadi dasar kehidupan sosial masyarakat. 

Dari sudut pandang pluralisme hukum, keberadaan Marrumbu Langi menegaskan bahwa 
hukum adat Adolang memiliki otonomi normatif dan rasionalitas internal yang tidak dapat 
direduksi sebagai pelengkap hukum negara. Integrasi antara sanksi adat, struktur sosial, dan 
ritual pemulihan menunjukkan bahwa hukum non-negara mampu menawarkan model 
penegakan hukum yang efektif, berkeadilan substantif, dan berkelanjutan. Dalam konteks 
perbandingan hukum, mekanisme Marrumbu Langi memiliki kesesuaian dengan praktik 
pemulihan berbasis komunitas yang ditemukan dalam berbagai sistem hukum adat di kawasan 
Asia, Afrika, dan Pasifik, yang sama-sama menempatkan rekonsiliasi dan pemulihan relasi 
sosial sebagai tujuan utama penegakan hukum.(Yasim et al., 2025). 

Dengan demikian, Marrumbu Langi tidak hanya berfungsi sebagai ritual adat, tetapi 
sebagai pilar utama dalam sistem hukum adat Adolang. Ritual ini memastikan bahwa 
penegakan hukum tidak berhenti pada penghukuman, melainkan berujung pada pemulihan 
relasi sosial, penguatan legitimasi hukum adat, dan keberlanjutan pranata sosial masyarakat 
hukum adat Adolang. Oleh karena itu, Marrumbu Langi layak dipahami dan dikaji sebagai model 
penegakan hukum berbasis komunitas yang relevan dalam pengembangan wacana keadilan 
restoratif, baik dalam konteks hukum nasional maupun diskursus hukum internasional. 

Simpulan 

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan, dapat disimpulkan bahwa sanksi 
adat Nipassala dan Niwaluang merupakan instrumen hukum adat yang masih hidup dan 
berfungsi efektif dalam menjaga ketertiban serta keseimbangan sosial masyarakat hukum adat 



Yasim., S. Y., & Anwar., M. C. Implementasi Sanksi Adat Nipassala dan Niwaluang dalam  

 Pranata Sosial Masyarakat Hukum Adat Adolang:… 

Hal | 290 

Adolang. Kedua sanksi tersebut tidak berorientasi pada penghukuman semata, melainkan pada 
pemulihan tatanan komunal yang terganggu akibat pelanggaran norma adat. Diferensiasi 
penerapan sanksi berdasarkan subjek pelanggar menunjukkan adanya rasionalitas internal 
hukum adat, di mana semakin tinggi kedudukan sosial dan fungsi kelembagaan seseorang, 
semakin besar tanggung jawab moral dan konsekuensi normatif yang melekat. 

Sanksi Nipassala berfungsi sebagai mekanisme korektif terhadap penyalahgunaan 
kewenangan oleh perangkat adat dan sebagai sarana pemulihan legitimasi lembaga adat di 
hadapan komunitas. Sementara itu, Niwaluang merupakan bentuk pemisahan teritorial dari 
wilayah adat bagi anggota masyarakat yang melanggar norma, yang secara historis mengalami 
transformasi konseptual agar selaras dengan prinsip hak asasi manusia dan perkembangan 
hukum nasional. Transformasi ini menunjukkan bahwa hukum adat Adolang bersifat adaptif 
dan reflektif, serta mampu mempertahankan substansi nilai-nilai komunalnya tanpa 
bertentangan dengan mandat konstitusional negara hukum. 

Ritual Marrumbu Langi terbukti memiliki kedudukan sentral sebagai mekanisme 
pemulihan sosial dan legitimasi hukum adat. Ritual ini tidak hanya menandai berakhirnya 
proses sanksi adat, tetapi juga menjadi prasyarat reintegrasi sosial pelanggar ke dalam 
komunitas adat. Melalui Marrumbu Langi, hukum adat Adolang mengintegrasikan dimensi 
sosial, moral, dan spiritual dalam satu kesatuan sistem penegakan hukum yang holistik. 
Dengan demikian, sistem hukum adat Adolang mencerminkan paradigma keadilan restoratif 
komunal, di mana pemulihan hubungan sosial dan keseimbangan nilai kolektif menjadi tujuan 
utama penegakan hukum. Secara keseluruhan, penelitian ini menegaskan bahwa hukum adat 
Adolang merupakan sistem hukum non-negara yang koheren, berdaya kerja, dan relevan 
dalam kerangka pluralisme hukum. Praktik sanksi adat dan ritual pemulihan yang dijalankan 
menunjukkan bahwa hukum adat mampu menawarkan model penegakan hukum yang 
berkeadilan substantif, berorientasi pada pemulihan, serta berakar kuat pada nilai-nilai 
budaya lokal. 

Daftar Pustaka 

Ahmad, M. A. H., & Wulandari, D. (2023). Analisis Yuridis Kepemilikan Ex Tanah Adat Pada Masyarakat 
Pamboang. Jurnal Litigasi Amsir, 10(3), 254–
262. Https://Journalstih.Amsir.Ac.Id/Index.Php/Julia/Article/View/250 

Allolayuk, J. E., Sukendro, A., & Widodo, P. (2024). Efektivitas Penyelesaian Konflik Sosial Melalui Kearifan Lokal 
(Hukum Adat) di Kabupaten Mamasa Provinsi Sulawesi Barat. Jurnal Kewarganegaraan, 8(1), 1039–1046. 
doi: Https://Doi.Org/10.31316/Jk.V8i1.6484 

Farina, T., Nugraha, S., Mulyawan, A., & Wijaya, A. (2024). Pengakuan Dan Perlindungan Hutan Adat Dalam 
Mewujudkan Hak Masyarakat Hukum Adat Di Provinsi Kalimantan Tengah. Unnes Law Review, 
6(3).doi: Https://Doi.Org/10.15294/Ulrev.V6i3.39138 

Fettig, J. S., Et Al. (2023). Ethnobotany Of Local Banana (Musa Spp.) Variety Loka Pere In West Sulawesi, 
Indonesia. Biodiversitas Journal Of Biological Diversity, 24(12). 
doi: Https://Doi.Org/10.13057/Biodiv/D241225 

Hijriah, C. (2021). Hubungan Hukum Islam Dan Hukum Adat Terhadap Ahli Waris: Studi Kasus Di Desa Adolang 
Kecamatan Pamboang Kabupaten Majene. Skripsi, STAIN Majene. 

Irwansyah. (2020). Penelitian Hukum: Pilihan Metode Dan Praktik Penulisan Artikel. Yogyakarta. 

Juliardi, B., Runtunuwu, Y. B., Musthofa, M. H., Darmawansya, A., Asriyani, A., Hazmi, R. M., Et Al. (2023). Metode 
Penelitian Hukum. CV Gita Lentera. 

Julranda, R., Siagian, M. G., & Zalukhu, M. A. P. (2022). Penerapan Hukum Progresif Sebagai Paradigma Pembangunan 
Hukum Nasional Dalam Rancangan Undang-Undang Masyarakat Hukum Adat. Crepido, 4(2), 171–183. 
doi: Https://Doi.Org/10.14710/Crepido.4.2.171-183 

Khatimah, H. (2021). Makna Kearifan Lokal Dalam Adat Mesaulaq Budaya Mandar Di Kecamatan Pamboang 
Kabupaten Majene (Tinjauan Pendidikan Islam). Disertasi, IAIN Parepare. 

Pradhani, S. I. (2021). Pendekatan Pluralisme Hukum Dalam Studi Hukum Adat: Interaksi Hukum Adat Dengan 
Hukum Nasional Dan Internasional. Undang: Jurnal Hukum, 4(1), 81–124. 
doi: Https://Doi.Org/10.22437/Ujh.V4i1.11679 

Pratiwi, P. F. P., & Pratama, A. (2023). Sanksi Adat Bagi Panyapa. Journal Of Scientific Research, 10(3), 254–262. 
doi: Https://Journaljsr.Com/Index.Php/Jsr/Article/View/262 

Purwaningsih, S. (2020). Pranata Sosial Dalam Kehidupan Masyarakat. Jakarta: Alprin. 

https://journalstih.amsir.ac.id/Index.Php/Julia/Article/View/250
https://doi.org/10.31316/jk.v8i1.6484
https://doi.org/10.15294/ulrev.v6i3.39138
https://doi.org/10.13057/biodiv/d241225
https://doi.org/10.14710/crepido.4.2.171-183
https://doi.org/10.22437/ujh.v4i1.11679
https://journaljsr.com/index.php/jsr/article/view/262


Yasim., S. Y., & Anwar., M. C. Implementasi Sanksi Adat Nipassala dan Niwaluang dalam  

 Pranata Sosial Masyarakat Hukum Adat Adolang:… 

Hal | 291 

Putera Astomo. (2024). Regional Legal Politic Problems Concerning The Rights Of Customary Law Communities In 
Majene Regency, West Sulawesi Province. Jurnal Mahkamah, 9(1), 1–18. 
doi: Https://Doi.Org/10.25217/Jm.V9i1.2412 

Setyowati, R. K. (2023). Pengakuan Negara Terhadap Masyarakat Hukum Adat. Binamulia Hukum, 12(1), 131–142. 
doi: Https://Doi.Org/10.37893/Jbh.V12i1.601 

Rifa’i, I. J. (2023). Ruang Lingkup Metode Penelitian Hukum. Metodologi Penelitian Hukum, 6. 
doi: Https://Doi.Org/10.32511/Mph.V6i1.2103 

Salam, S. (2023). Penguasaan Fisik Tanah Sebagai Alat Bukti Kepemilikan Tanah Ulayat Di Pengadilan. Crepido, 5(1), 
1–14. doi: Https://Doi.Org/10.14710/Crepido.5.1.1-14 

Salam, S., Suhartono, R. M., Nurcahyo, E., Karim, L. O. M., Bason, E., & Sulayman. (2023). Pengakuan Hak Atas Tanah 
Ulayat Masyarakat Hukum Adat Dalam Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2020 Tentang Cipta Kerja: 
Perspektif Teori Hukum Kritis. Jurnal Interpretasi Hukum, 4(3), 721–732. Doi: 
Https://Doi.Org/10.22225/Jih.4.3.721-732 

Saravistha, D. B., Sukadana, I. K., & Suryana, K. D. (2022). Optimalisasi Penerapan Sanksi Adat Dalam Upaya 
Pengejawantahan Asas Restorative Justice Di Desa Adat. Jurnal Impresi Indonesia, 1(3), 201–
210.  Https://Doi.Org/10.56721/Jii.V1i3.210 

Soetoto, E. O. H., Ismail, Z., & Lestari, M. P. (2021). Buku Ajar Hukum Adat. Malang: Madza Media. 

Subagiasta, I. K., & Sumartini, N. W. E. (2024). Filosofi Hukum Adat. Jakarta: PT Dharma Pustaka Utama. 

Sumarna, D., & Kadriah, A. (2023). Penelitian Kualitatif Terhadap Hukum Empiris. Jurnal Penelitian Serambi Hukum, 
16(2), 101–113. doi: Https://Doi.Org/10.32511/Jpsh.V16i2.101113 

Sulistiani, S. L., & Sy, M. E. (2021). Hukum Adat Di Indonesia. Jakarta: Bumi Aksara. 

Yalimani, A. P. (2023). Peran Hukum Adat Dan Perlindungan Hukum Adat Di Indonesia. Jurnal Hukum dan HAM 
Wara Sains, 2(9), 860–865. doi: Https://Doi.Org/10.56721/Jhhs.V2i9.865 

Yasim, S., Pratiwi, A. D., Nuraliah, D., & Mausili, D. R. (2025). Land Acquisition For Public Interest Development: Legal 
And Regulatory Perspectives In Indonesia. Journal Of Scientific Research, Education, And Technology (JSRET), 
4(1), 434–445. doi: Https://Doi.Org/10.56721/Jsret.V4i1.445 

Yasim, S., Tamaruddin, A., & Parakkasi, P. (2025). Penyelesaian Sengketa Adat Berbasis Lima Bassiq Dalam 
Masyarakat Hukum Adat Adolang di Kabupaten Majene. Jurnal Interpretasi Hukum, 6(1), 180-189. 

Zulhidayat HS, R. (2022). Ketentuan Rumah Pusaka Dalam Sistem Kewarisan Masyarakat Hukum Adat Mandar. 
Disertasi, Universitas Nahdlatul Ulama Indonesia (UNUSIA). 

 

https://doi.org/10.25217/jm.v9i1.2412
https://doi.org/10.37893/jbh.v12i1.601
https://doi.org/10.32511/mph.v6i1.2103
https://doi.org/10.14710/crepido.5.1.1-14
https://doi.org/10.22225/Jih.4.3.721-732
https://doi.org/10.56721/jii.v1i3.210
https://doi.org/10.32511/jpsh.v16i2.101113
https://doi.org/10.56721/Jhhs.V2i9.865
https://doi.org/10.56721/jsret.v4i1.445

