
Jurnal Interpretasi Hukum 

Volume 6, Issue 1, 2025, Page 180-189 

https://doi.org/10.22225/juinhum.6.1.2025.180-189 

 

Penyelesaian Sengketa Adat Berbasis 

Lima Bassiq Dalam Masyarakat Hukum 

Adat Adolang di Kabupaten Majene  

 

Sulastri Yasim1, Andi Tamaruddin1, Patly Parakkasi1 

Abstract. The Lima Bassiq serves as the guiding principles of life for the 
Adolang Indigenous Law Community in Majene Regency, rooted in the values 
of tutu bali-wali (considering humanity), saqbi bali-wali (openness), oro bali-
wali(deliberation), palalo bali-wali (justice), and mammakkoq di gau 
tongan (doing good deeds). These principles form the foundation for customary 
dispute resolution and have been formally recognized through Majene Regent 
Decree No. 100.3.3.2/X/2024 concerning the Recognition and Protection of 
the Adolang Indigenous Law Community, mandated by Article 8 paragraph 
(2) of Majene Regency Regional Regulation No. 1 of 2023 on the 
Recognition, Protection, and Empowerment of Indigenous Law Communities. 
This study aims to examine dispute resolution mechanisms based on the Lima 
Bassiq, analyze their relevance within the framework of national law, and 
situate them within the perspective of restorative justice. Employing an 
empirical legal research method, this study integrates the analysis of official 
documents, literature on customary law, and interviews with traditional leaders. 
The findings reveal that the Lima Bassiq effectively preserves social harmony 
through dispute resolution mechanisms oriented toward restoring relationships, 
aligning with restorative justice policies under positive law. 

Keywords: Lima Bassiq, customary law, restorative justice, dispute 
resolution, Majene. 

 

1. Fakultas Ilmu Sosial, Ilmu Politik 

dan Hukum Universitas Sulawesi 

Barat, Indonesia 

 

Correspondence address to: 

Sulastri Yasim  
Fakultas Ilmu Sosial, Ilmu Politik dan 
Hukum Universitas Sulawesi Barat, 
Indonesia 
 
Email address: 
sulastriyasim@unsulbar.ac.id 

This article published by Fakultas Hukum, Universitas Warmadewa is open access 
under the term of the Creative Common, CC-BY-SA license  

| Page 180 



Pendahuluan  

Peraturan Daerah Kabupaten Majene Nomor 1 Tahun 2023 tentang Pengakuan 
Perlindungan dan Pemberdayaan Masyarakat Hukum Adat menjadi dasar hukum pengakuan resmi 
terhadap komunitas adat di Majene. Pasal 8 ayat (2) Perda ini secara tegas mengatur bahwa Bupati 
menetapkan pengakuan Masyarakat Hukum Adat melalui Keputusan Bupati berdasarkan 
rekomendasi Panitia Masyarakat Hukum Adat. Mekanisme pengakuan diawali dengan proses 
identifikasi, verifikasi, dan validasi keberadaan masyarakat hukum adat beserta hak-haknya, 
termasuk peta wilayah adat, oleh panitia yang dibentuk Bupati. Perda ini bertujuan memberikan 
kepastian hukum perlindungan hak-hak tradisional, dan dasar bagi penyelesaian sengketa adat 
sesuai prinsip keadilan sosial (Safrin 2024),  dan penghormatan terhadap hak asasi manusia. 

Berdasarkan ketentuan tersebut, Panitia Masyarakat Hukum Adat Majene melakukan 
verifikasi lapangan, analisis data yuridis dan sosial, serta penyusunan rekomendasi terhadap 
komunitas Masyarakat Hukum Adat Adolang. Hasil verifikasi menunjukkan bahwa komunitas ini 
memenuhi kriteria masyarakat hukum adat sebagaimana diatur Perda, masih memegang teguh 
tradisi dan nilai-nilai adat istiadat, serta memiliki wilayah adat yang jelas secara batas alam maupun 
administrasi. Rekomendasi Panitia dituangkan dalam Rekomendasi Status Kelulusan Nomor Urut 
01/PMHA-Majene/X/2024 yang kemudian diajukan kepada Bupati untuk ditetapkan secara 
resmi.Menindaklanjuti rekomendasi tersebut, Bupati Majene menetapkan Keputusan Bupati 
Majene Nomor 100.3.3.2/X/2024tentang Pengakuan dan Perlindungan terhadap Masyarakat 
Hukum Adat Adolang Kabupaten Majene. Keputusan ini memuat pengakuan resmi keberadaan 
Masyarakat Hukum Adat Adolang, penetapan batas dan luas wilayah adat (5.407,02 ha, termasuk 
2.337,51 ha hutan adat), serta pengakuan atas situs-situs budaya penting. Keputusan tersebut juga 
mengatur bahwa penyelesaian sengketa antarwarga dilaksanakan berdasarkan hukum adat setempat 
dengan memperhatikan prinsip keadilan sosial, kesetaraan gender, HAM, dan kelestarian 
lingkungan. Selain itu, SK ini menjadi dasar pencantuman wilayah adat Adolang dalam Rencana 
Tata Ruang Wilayah (RTRW) Kabupaten Majene. 

Pluralisme hukum di Indonesia memberikan ruang bagi eksistensi hukum adat (Pudjianto 
2022, Fakhrurozi 2022) sebagai salah satu sumber hukum yang hidup di tengah masyarakat (living 
law) dan diakui konstitusi (Pradhani 2021). Dalam konteks masyarakat hukum adat Adolang di 
Kabupaten Majene, Sulawesi Barat, nilai-nilai adat tidak hanya bertahan sebagai norma sosial, 
tetapi juga menjadi mekanisme penyelesaian sengketa. Keputusan Bupati Majene Nomor 
100.3.3.2/X/2024 memberikan pengakuan terhadap Masyarakat Hukum Adat Adolang, termasuk 
legitimasi kelembagaan adat dan penerapan Lima Bassiq sebagai dasar penyelesaian sengketa. 
Prinsip-prinsip Lima Bassiq, yang diwariskan turun-temurun, berfungsi sebagai pedoman moral 
dan prosedural untuk menyelesaikan perselisihan tanpa mengorbankan harmoni sosial. 

Komunitas Adolang menganggap bahasa merupakan salah satu unsur kebudayaan yang 
merepresentasikan identitas dan jati diri suatu komunitas. Bahasa yang digunakan adalah bahasa 
Mandar Adolang, yakni sebuah dialek khas dari bahasa Mandar yang berkembang secara turun-
temurun di wilayah adat mereka. Dialek ini memiliki kekhasan fonetik, kosakata, dan intonasi yang 
membedakannya dari dialek Mandar di wilayah lain, meskipun secara genealogis masih termasuk 
dalam rumpun bahasa Mandar. Perbedaan tersebut mencerminkan adanya dinamika sejarah, 
interaksi sosial, dan adaptasi budaya yang unik, sehingga memperkaya keragaman linguistik di 
Sulawesi Barat. Keberadaan bahasa Mandar Adolang tidak hanya berfungsi sebagai alat 
komunikasi, melainkan juga menjadi media pewarisan nilai-nilai adat, hukum, dan kearifan lokal, 
termasuk filosofi Lima Bassiq yang menjadi pedoman hidup masyarakat. Bahasa ini memuat 
istilah-istilah adat yang tidak selalu memiliki padanan dalam bahasa Indonesia maupun dialek 
Mandar lainnya, sehingga menjadi pengikat kohesi sosial dalam komunitas. Pelestarian bahasa 
Mandar Adolang karenanya bukan hanya penting dari sisi linguistik, tetapi juga menjadi bagian 
integral dari upaya mempertahankan eksistensi hukum adat dan identitas budaya masyarakat 
Adolang di tengah arus globalisasi dan homogenisasi Bahasa. Urgensi kajian ini terletak pada 
perlunya mendokumentasikan dan menganalisis mekanisme penyelesaian sengketa adat Adolang, 

Penyelesaian Sengketa Adat Berbasis Lima Bassiq Dalam Masyarakat Hukum Adat Adolang di Kabupaten Majene 

| Page 181 



Yasim, S., et al Jurnal Interpretasi Hukum, Volume 6, Issue 1 

| Page 182 

agar dapat diintegrasikan ke dalam sistem hukum nasional sebagai bentuk Alternative Dispute 
Resolution (ADR) berbasis kearifan lokal. 

Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan hukum empiris dengan metode kualitatif 
(Irwansyah 2021). Pendekatan ini dipilih karena permasalahan yang dikaji tidak hanya berkaitan 
dengan norma hukum yang tertulis, tetapi juga dengan praktik sosial dan nilai-nilai adat yang hidup 
di tengah masyarakat hukum adat Adolang. Dengan demikian, penelitian ini memadukan analisis 
normatif terhadap peraturan perundang-undangan dan dokumen resmi dengan observasi empiris 
mengenai praktik penyelesaian sengketa di tingkat komunitas. 

Data primer diperoleh melalui wawancara mendalam dengan para pemangku kepentingan 
adat, meliputi Pappuangang (ketua adat) yang memiliki kewenangan tertinggi dalam pengambilan 
keputusan adat, Sarung Kaiyyang Oroang (hakim adat) yang berperan dalam proses peradilan adat, 
serta anggota masyarakat yang pernah terlibat dalam sengketa adat. Wawancara dilakukan dengan 
teknik semi-terstruktur untuk mendapatkan informasi yang kaya namun tetap terarah pada fokus 
penelitian. Data sekunder terdiri atas dokumen hukum dan literatur yang relevan, antara lain 
Keputusan Bupati Majene Nomor 100.3.3.2/X/2024 tentang Pengakuan dan Perlindungan 
Masyarakat Hukum Adat Adolang, Peraturan Daerah Kabupaten Majene Nomor 1 Tahun 2023 
tentang Pengakuan, Perlindungan, dan Pemberdayaan Masyarakat Hukum Adat, Undang-Undang 
Nomor 6 Tahun 2014 tentang Desa beserta perubahannya, serta literatur hukum adat baik yang 
bersifat klasik maupun kontemporer yang membahas pluralisme hukum dan keadilan restoratif. 

Proses analisis data dilakukan melalui beberapa tahap. Pertama, reduksi data dengan cara 
memilah informasi yang relevan dari hasil wawancara dan dokumen. Kedua, kategorisasi nilai 
adat untuk mengidentifikasi prinsip-prinsip Lima Bassiq yang terimplementasi dalam penyelesaian 
sengketa. Ketiga, triangulasi sumber guna memastikan validitas data dengan membandingkan 
informasi dari berbagai narasumber dan dokumen. Terakhir, dilakukan interpretasi hukumuntuk 
menghubungkan temuan lapangan dengan teori hukum adat, konsep keadilan restoratif, dan 
kerangka hukum nasional. Pendekatan ini diharapkan menghasilkan gambaran yang komprehensif 
mengenai mekanisme penyelesaian sengketa adat berbasis Lima Bassiq di Masyarakat Hukum Adat 
Adolang. 

Hasil dan Pembahasan 

Masyarakat Hukum Adat Adolang 

Masyarakat hukum adat merupakan entitas sosial yang memiliki sistem nilai, norma, dan 
pranata tersendiri, yang diwariskan secara turun-temurun dan diakui keberadaannya dalam 
kerangka hukum nasional. Keberadaan masyarakat hukum adat tidak hanya diakui secara 
sosiologis (Zubaidah 2025, Sihotang 2024), tetapi juga memiliki legitimasi yuridis sebagaimana 
termaktub dalam Pasal 18B ayat (2) Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 
1945, yang menyatakan bahwa negara mengakui dan menghormati kesatuan-kesatuan masyarakat 
hukum adat beserta hak-hak tradisionalnya sepanjang masih hidup dan sesuai perkembangan 
masyarakat (Ahmad Sadly 2014). Dalam konteks ini, pengakuan formal melalui instrumen hukum 
daerah, seperti Peraturan Daerah dan Keputusan Kepala Daerah, menjadi mekanisme penting 
untuk memastikan perlindungan hak-hak komunal (Kadaryanto 2025), pengelolaan wilayah adat 
(Iswari 2025), dan kelestarian kearifan lokal (Aldyan 2024). 

Konsep keadilan restoratif (restorative justice) memberikan perspektif yang relevan dalam 
penyelesaian sengketa di lingkungan masyarakat hukum adat. Berbeda dengan pendekatan 
retributif yang menitikberatkan pada penghukuman, keadilan restoratif menempatkan pemulihan 
hubungan sosial (Kumayanti 2024), rekonsiliasi antar pihak (Marlina 2024), dan pemulihan 



| Page 183 

keseimbangan komunitas (Syah 2023) sebagai tujuan utama. Prinsip-prinsip keadilan restoratif 
sejalan dengan mekanisme penyelesaian sengketa adat yang umumnya mengedepankan 
musyawarah, mufakat, dan pengembalian harmoni sosial. Integrasi nilai-nilai keadilan restoratif 
dalam praktik hukum adat tidak hanya memperkuat legitimasi penyelesaian sengketa berbasis 
komunitas, tetapi juga memberikan kontribusi nyata terhadap kebijakan hukum nasional (Ismail 
2023) yang mengadopsi paradigma pemulihan (Rochaeti 2023). 

Dalam kerangka pluralisme hukum (legal pluralism), sistem hukum nasional Indonesia 
mengakui keberlakuan hukum negara (Manse 2024), hukum agama, dan hukum adat secara 
berdampingan. Pluralisme hukum ( Djawas 2024) ini membuka ruang bagi pengakuan praktik-
praktik hukum adat sepanjang tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip hak asasi manusia, 
keadilan sosial, dan ketertiban umum (Sukirno 2024) . Pengakuan ini menuntut adanya sinergi 
antara otoritas formal dan kelembagaan adat, khususnya dalam pengelolaan wilayah, sumber daya 
alam, dan penyelesaian sengketa. Dengan demikian, pluralisme hukum tidak sekadar menjadi 
pengakuan simbolis (Suharsono 2024), tetapi harus dioperasionalkan melalui kebijakan, prosedur, 
dan instrumen hukum yang dapat menjamin efektivitas perlindungan masyarakat hukum adat. 

Keterlibatan komunitas merupakan elemen esensial dalam keberhasilan tata kelola 
masyarakat hukum adat. Partisipasi aktif warga dalam proses pengambilan keputusan, pengelolaan 
sumber daya, dan penyelesaian sengketa menjadi prasyarat terciptanya legitimasi sosial terhadap 
hukum adat yang berlaku (Ardiyanto 2022). Kelembagaan adat, dengan struktur dan fungsi yang 
telah teruji secara historis, memainkan peran sentral sebagai penghubung antara kepentingan 
komunitas (Sulastri 2024) dan kebijakan publik (Diswandi 2022). Dengan memastikan keterlibatan 
komunitas secara inklusif, termasuk kelompok rentan seperti perempuan dan pemuda (Zurnetti 
2023), praktik hukum adat dapat terus relevan dan adaptif terhadap dinamika sosial, ekonomi, dan 
politik yang berkembang. 

Pencegahan konflik dalam masyarakat hukum adat memerlukan pendekatan yang 
menggabungkan kearifan lokal (Sulastri 2025, A.Dewi 2024) dengan prinsip-prinsip tata kelola 
modern. Mekanisme adat yang bersifat preventif, seperti musyawarah (oro bali-wali) dan peringatan 
adat, berfungsi untuk mendeteksi dini potensi sengketa serta mengupayakan penyelesaian sebelum 
eskalasi. Dalam konteks wilayah adat yang berbatasan dengan komunitas lain atau wilayah 
administratif berbeda, pencegahan konflik juga memerlukan koordinasi lintas batas yang 
melibatkan pemerintah daerah, lembaga adat, dan pihak-pihak terkait. Pendekatan ini sejalan 
dengan visi pembangunan berkelanjutan yang menempatkan perdamaian, keadilan, dan 
kelembagaan yang tangguh sebagai fondasi utama. 

Masyarakat hukum adat Adolang terdiri dari empat desa inti: Banua Adolang, Adolang, 
Adolang Dhua, dan Betteng, dengan luas wilayah adat 5.407,02 ha dan hutan adat 2.337,51 ha. 
Kelembagaan adat dipimpin oleh Pappuangang sebagai ketua adat, dengan struktur yang meliputi 
lembaga kehakiman adat (Sarung Kaiyyang Oroang di Ratte), keamanan (Sariang), pertanahan 
(Pamboseang Lita), dan keagamaan (Puang Kali). Wilayah adat Masyarakat Hukum Adat Adolang 
terletak di Kabupaten Majene, Provinsi Sulawesi Barat, dengan cakupan administratif meliputi 
Desa Banua Adolang, Desa Adolang, Desa Adolang Dhua, dan Desa Betteng. Berdasarkan 
Keputusan Bupati Majene Nomor 100.3.3.2/X/2024, wilayah adat ini memiliki batas-batas sebagai 
berikut. 

Di sebelah utara, wilayah adat berbatasan dengan Desa Bukit Saman dan Desa Putta’da 
yang berada di Kecamatan Sendana, yang merupakan bagian dari Komunitas Adat Sendana. Batas 
ini tidak hanya menjadi garis pemisah administratif, tetapi juga menjadi batas kultural yang 
membedakan ruang lingkup yurisdiksi adat masing-masing komunitas. Di sebelah selatan, wilayah 
adat berbatasan dengan Kelurahan Lalampanua dan Desa Simbang. Batas ini bersifat penting 
secara sosial-ekonomi karena menjadi jalur interaksi masyarakat Adolang dengan wilayah 
permukiman dan perdagangan di bagian selatan Kabupaten Majene. 

Di sebelah timur, wilayah adat berbatasan dengan Desa Buttu Baruga di Kecamatan 
Banggae Timur dan Desa Kalumammang di Kecamatan Alu, Kabupaten Polewali Mandar. Batas 

Penyelesaian Sengketa Adat Berbasis Lima Bassiq Dalam Masyarakat Hukum Adat Adolang di Kabupaten Majene 



Yasim, S., et al Jurnal Interpretasi Hukum, Volume 6, Issue 1 

| Page 184 

timur ini bersinggungan dengan wilayah administratif kabupaten lain, sehingga dalam pengelolaan 
sumber daya alam dan penyelesaian sengketa lintas batas diperlukan koordinasi antar pemerintah 
daerah dan lembaga adat terkait. Di sebelah barat, wilayah adat berbatasan dengan Kelurahan 
Sirindu, Desa Balombong, dan Desa Pesuloang. Batas ini berada di kawasan yang berdekatan 
dengan daerah pesisir, yang secara historis menjadi jalur perdagangan dan pertukaran budaya bagi 
masyarakat Mandar, termasuk komunitas Adolang. Dengan posisi geografis tersebut, wilayah adat 
Adolang berada pada titik strategis yang menghubungkan daerah pegunungan di pedalaman 
dengan wilayah pesisir, sehingga interaksi sosial-budaya dan mobilitas ekonomi masyarakatnya 
berlangsung dinamis, namun tetap berlandaskan nilai-nilai adat yang telah diakui secara resmi oleh 
pemerintah daerah. 

Wilayah adat Masyarakat Hukum Adat Adolang terbagi ke dalam satuan yang dikenal 
sebagai banua. Setiap banuamemiliki batas dan fungsi tertentu, yang dikelola oleh perangkat adat 
sesuai dengan kewenangan yang diwariskan secara turun-temurun. Pembagian ini bukan sekadar 
administratif, tetapi juga mencerminkan struktur sosial dan tatanan hukum adat yang berlaku di 
komunitas. Secara fisik, wilayah adat Adolang memiliki topografi yang beragam, meliputi kawasan 
pegunungan, dataran tinggi, dan dataran rendah. Kawasan pegunungan umumnya dimanfaatkan 
sebagai hutan adat dan sumber mata air. Dataran tinggi menjadi wilayah utama pertanian tanaman 
pangan dan perkebunan, sedangkan dataran rendah digunakan untuk permukiman, ladang, dan 
area perdagangan lokal. Keberagaman kondisi fisik ini mempengaruhi sistem ekonomi dan 
pengelolaan sumber daya alam yang diterapkan masyarakat adat. 

Adapun pola tata ruang wilayah adat Adolang dibentuk dan diatur oleh perangkat adat 
melalui ketentuan yang telah berlaku turun-temurun. Pembagian wilayah dilakukan berdasarkan 
fungsi dan yurisdiksi masing-masing pemangku adat, antara lain: 

Wilayah Pappuangang (Ketua Adat) mencakup seluruh wilayah adat Adolang, menjadi 
simbol kewenangan tertinggi dalam adat. 

Wilayah Sarung Kaiyyang di Adolang mencakup wilayah Banua Adolang sebagai pusat 
permukiman utama. 

Wilayah Sarung Kaiyyang Oroang di Ratte mencakup daerah Ratte, yang memiliki peran 
strategis sebagai penghubung antarbanua. 

Wilayah Sarung Kaiyyang Oroang Ulu Balombong meliputi daerah Ulu Balombong. 

Wilayah Kaka Paya, To Mawuweng, Sariang, Pappuangan Timbogading, dan Para di 
Timbogading berfungsi sebagai area pemukiman dan kegiatan adat tertentu. 

Wilayah Paya Kaiyyang mencakup daerah Galung. 

Wilayah Tomatua di Pesopoang berada di Pesopoang, yang memiliki peran penting dalam 
ritual adat tahunan. 

Wilayah Pamboseang Lita berada di Rawang, dengan fungsi utama pengelolaan tanah adat. 

Wilayah To Pangale berada di perbatasan dengan wilayah adat Sendana, adat Alu, dan adat 
Banggae, sehingga sering menjadi titik koordinasi dalam sengketa lintas komunitas. 

Pembagian ini memastikan bahwa setiap perangkat adat memiliki wilayah tanggung jawab 
yang jelas, baik dalam penyelenggaraan pemerintahan adat, pengelolaan sumber daya, maupun 
penyelesaian sengketa. Sistem tata ruang tradisional ini menjadi salah satu faktor yang menjaga 
keteraturan sosial dan kohesi komunitas adat Adolang hingga saat ini. 

Lima Bassiq dan Mekanisme Penyelesaian Sengketa 

Lembaga adat yang mengatur tata kehidupan sosial, hukum, dan budaya masyarakat hukum 



| Page 185 

adat Adolang dikenal dengan nama Lembaga Adat Adolang. Lembaga ini merupakan institusi 
tradisional yang telah diakui secara resmi melalui Keputusan Bupati Majene Nomor 100.3.3.2/
X/2024, dan berfungsi sebagai pusat otoritas adat dalam menjalankan pemerintahan tradisional, 
mengatur norma sosial, serta menyelesaikan sengketa berdasarkan nilai-nilai Lima Bassiq.  

Lembaga Adat Adolang adalah institusi tradisional yang menjadi pusat otoritas adat 
masyarakat hukum adat Adolang. Keberadaannya telah diakui secara resmi melalui Keputusan 
Bupati Majene Nomor 100.3.3.2/X/2024, dan berfungsi mengatur pemerintahan adat, memelihara 
norma sosial, mengelola sumber daya, serta menyelesaikan sengketa berdasarkan prinsip Lima 
Bassiq. Struktur Lembaga Adat Adolang dibentuk berdasarkan sistem kepemimpinan turun-
temurun, di mana setiap jabatan memiliki fungsi khusus yang saling melengkapi. Adapun susunan 
jabatan beserta tugas dan fungsinya adalah sebagai berikut: 

Pappuangang Adolang               :Ketua Adat dan pemegang otoritas tertinggi yang 
mengatur seluruh wilayah adat. 

Sarung Kaiyyang Adolang  :Pembesar negeri sekaligus penasehat utama Pap-
puangang; membacakan ikrar saat pelantikan Ket-
ua Adat. 

Sarung Kaiyyang Oroang di Ratte  : Pemimpin peradilan adat (Bittoeng Tallu-tallu) dan 
penanggung jawab wilayah adat Ratte. 

Paya’ Kaiyyang  :Kepala urusan rumah tangga adat dan pe-
nanggung jawab wilayah adat Galung (Malunus). 

Sarung Kaiyyang Ulu Balombong  :Penyelenggara persiapan pesta adat dan pe-
nanggung jawab wilayah adat Ulu Balombong. 

Pappuangang Timbogading  :Panglima perang sekaligus penguasa wilayah adat 
Timbogading, bertanggung jawab di bidang per-
tahanan. 

Tomatua di Pesapoang  :Pemungut hasil di wilayah bagian utara Adolang 
dan penanggung jawab wilayah adat Pesapoang. 

Pamboseang Lita di Rawang  :Pengatur pertanahan adat dan perpanjangan tan-
gan Sarung Kaiyyang Ulu Balombong. 

Puang Kali Adolang  :Penghulu dan hakim pengadilan agama. 
Tomatua di Pesapoang  :Penasehat adat bagi para pemangku adat (fungsi 

kedua). 
Sariang  :Penanggung jawab keamanan wilayah adat. 
Topangale  : Penjaga kawasan hutan dan perbatasan adat. 
So’bo  :Pengelola pertanian adat dan pengaturan lahan 

garapan. 
Para’  :Humas adat yang menyampaikan informasi dan 

mengumumkan kegiatan adat. 
Kaka Paya’  :Pengelola pungutan hasil bumi di wilayah Tim-

bogading. 
Sando Adat  :Penyembuh tradisional dan pembimbing spiritual 

masyarakat adat. 
Bakkel  :Membantu Puang Kali dalam urusan perkawinan 

dan perceraian yang terkait adat. 
To Magayi  : Penasehat agama sekaligus guru mengaji Al-

Qur’an. 
Tomabuweng  :Koordinator keamanan di Sapo Kaiyyang, menga-

tur Sariang dan Topangale. 
Ana’ Pattola  :Generasi muda yang dipersiapkan sebagai 

penerus kepemimpinan adat. 

Dalam tradisi Masyarakat Hukum Adat Adolang, proses pengambilan keputusan memiliki 
kedudukan yang sangat penting karena menyangkut kelestarian nilai-nilai luhur dan keharmonisan 
sosial. Setiap keputusan yang dihasilkan tidak hanya dipandang sebagai penyelesaian masalah, 
tetapi juga sebagai sarana menjaga persatuan dan integritas komunitas. Seluruh keputusan adat 
diambil melalui musyawarah mufakat yang dikenal dengan istilah oro bali-wali. Mekanisme ini 
mengedepankan partisipasi aktif seluruh perangkat adat, keterbukaan dalam menyampaikan 

Penyelesaian Sengketa Adat Berbasis Lima Bassiq Dalam Masyarakat Hukum Adat Adolang di Kabupaten Majene 



Yasim, S., et al Jurnal Interpretasi Hukum, Volume 6, Issue 1 

| Page 186 

pendapat, serta pencapaian kesepakatan yang dapat diterima oleh seluruh pihak. Sistem ini 
mencerminkan nilai-nilai Lima Bassiq yang menjadi dasar hukum adat Adolang dan menjamin 
legitimasi keputusan di mata masyarakat. Dalam SK Bupati Majene 2024 menyebutkan bahwa 
Lima Bassiq meliputi: Makna dalam tahapan penyelesaian permasalahan adat di Masyarakat 

Hukum Adat Adolang adalah lembaga adat Adolang dibentuk sebagai penerus generasi tua 
adat (adatto tuo) yang bertugas menjaga, mengembangkan, dan menerapkan nilai-nilai luhur warisan 
leluhur. Sistem penyelesaian permasalahan adat di Adolang berazaskan pada Lima Bassiq, yaitu 
lima pedoman hidup yang menjadi landasan filosofis dan normatif bagi setiap proses pengambilan 
keputusan. Lima Bassiq tersebut terangkum dalam falsafah Pettugalanganna Amemanganna Adza 
Tuo Adolang, yang meliputi: 

Tutu bali-wali       :mempertimbangkan nilai kemanusiaan dalam kebijakan. 
Saqbi bali-wali    :keterbukaan informasi demi persatuan. 
Oro bali-wali    :musyawarah sebagai metode utama penyelesaian masalah. 
Palalo bali-wali    :keadilan dalam pemerintahan adat. 
Mammakkoq di gau tongan   :berbuat baik dan benar.  

Tutu bali-wali  :Selalu memperhatikan dan mempertimbangkan sifat-sifat kemanu-
siaan dalam mengambil kebijakan, sehingga keputusan yang 
dihasilkan tidak merugikan martabat pihak-pihak yang bersengketa. 

Saqbi bali-wali  :Menjunjung keterbukaan informasi dalam permasalahan agar 
semua pihak memahami duduk persoalan secara utuh, sekaligus 
menjaga persatuan dan solidaritas komunitas. 

Oro bali-wali  :Mengedepankan musyawarah bersama seluruh pihak terkait, baik 
para pemangku adat maupun pihak yang bersengketa, untuk men-
cari titik temu. 

Palalo bali-wali  :Menegakkan prinsip keadilan dalam setiap tindakan pemerintahan 
dan penyelesaian sengketa, tanpa memihak dan tanpa diskriminasi. 

Mammakkoq di gau tongan  :Selalu mengupayakan perbuatan baik dan benar, menjadikan ke-
baikan bersama sebagai tujuan akhir penyelesaian masalah. 

Tahapan penyelesaian sengketa adat di Adolang umumnya dimulai dari laporan atau 
pengaduan yang disampaikan kepada perangkat adat terkait. Selanjutnya, perangkat adat akan 
melakukan klarifikasi awal dan mengumpulkan keterangan dari para pihak serta saksi. Proses ini 
kemudian dilanjutkan dengan musyawarah adat (oro bali-wali) yang dipimpin oleh Pappuangang 
atau pejabat adat yang berwenang, di mana seluruh prinsip Lima Bassiq dijadikan pedoman dalam 
mempertimbangkan fakta, mendengar pendapat, dan membentuk kesepakatan. Keputusan yang 
diambil bersifat mengikat secara adat dan memiliki legitimasi sosial tinggi, karena diperoleh melalui 
mekanisme kolektif dan partisipatif. Jika diperlukan, keputusan tersebut juga disertai sanksi adat 
yang bertujuan memulihkan hubungan sosial, bukan sekadar menghukum pihak yang bersalah. 
Dengan demikian, penyelesaian sengketa adat di Adolang mengandung esensi keadilan restoratif 
yang menitikberatkan pada pemulihan harmoni, menjaga persatuan, dan melestarikan nilai-nilai 
luhur adat. 

Dalam perspektif hukum nasional, pengakuan melalui SK Bupati Majene 2024 dan Perda 
Majene No. 1 Tahun 2023 memberi legitimasi terhadap peradilan adat Adolang. Hal ini sejalan 
dengan Pasal 103 UU Desa yang mengakui penyelesaian sengketa berdasarkan hukum adat. 
Pendekatan Lima Bassiq di Adolang memiliki keselarasan konseptual dengan prinsip keadilan 
restoratif yang diadopsi dalam hukum positif Indonesia, meskipun berasal dari akar budaya dan 
sistem hukum yang berbeda. Analisis perbandingan ini dapat dilihat pada beberapa aspek berikut:  



| Page 187 

Aspek Lima Bassiq (Adat Adolang) Keadilan Restoratif dalam Hukum 
Nasional 

Landasan Filosofis Nilai-nilai adat Tutu bali-wali, Saqbi bali-
wali, Oro bali-wali, Palalo bali-wali, 
dan Mammakkoq di gau tongan. 

Nilai musyawarah, kemanusiaan, kead-
ilan, dan pemulihan hubungan (Pasal 
103 UU Desa, Perma No. 4 Tahun 
2014, Perpol No. 8 Tahun 2021). 

Tujuan Utama Memulihkan harmoni sosial dan persatu-
an komunitas adat. 

Memulihkan hubungan antara pelaku, 
korban, dan masyarakat. 

Proses Penyelesaian Musyawarah adat terbuka (oro bali-wali) 
dengan keterlibatan tokoh adat, pihak 
bersengketa, dan masyarakat. 

Dialog partisipatif antara pelaku, 
korban, dan mediator yang difasilitasi 
oleh aparat penegak hukum. 

Jenis Sanksi Sanksi sosial dan spiritual 
(misal: Nipassala, Niwaluang, Marrumbu 
Langi). 

Kesepakatan pemulihan yang disetujui 
bersama, bisa berupa ganti rugi, per-
mintaan maaf, atau kerja sosial. 

Legitimasi Diakui oleh SK Bupati Majene 2024 dan 
Perda Majene No. 1 Tahun 2023. 

Diatur dalam peraturan perundang-
undangan dan kebijakan penegakan 
hukum. 

Orientasi Akhir Pemulihan tatanan adat dan kelestarian 
nilai budaya. 

Pemulihan hak korban dan reintegrasi 
pelaku ke masyarakat. 

Dari segi prinsip, Lima Bassiq dalam penyelesaian sengketa adat Adolang memiliki kesamaan 
fundamental dengan konsep keadilan restoratif yang diatur dalam hukum positif Indonesia. 
Keduanya sama-sama mengutamakan pemulihan hubungan sosial sebagai tujuan utama, bukan 
sekadar memberikan hukuman kepada pihak yang bersalah. Orientasi ini menempatkan harmoni 
komunitas sebagai prioritas, sehingga penyelesaian masalah tidak hanya berfokus pada pelaku dan 
korban, tetapi juga pada keseimbangan sosial yang lebih luas (Muntaqo 2024). Kesamaan 
berikutnya adalah penggunaan musyawarah sebagai metode utama penyelesaian sengketa. Baik 
dalam Lima Bassiq maupun keadilan restoratif modern, musyawarah dipandang sebagai sarana 
dialog yang memungkinkan semua pihak menyampaikan pandangan dan aspirasinya. Musyawarah 
ini tidak sekadar forum formal, tetapi menjadi media untuk saling memahami, mengklarifikasi 
duduk persoalan, dan mencari titik temu yang dapat diterima bersama. Dalam konteks adat 
Adolang, proses ini dikenal dengan istilah oro bali-wali. 

Selain itu, kedua sistem sama-sama menekankan partisipasi aktif dari seluruh pihak yang 
terlibat. Pada praktik adat Adolang, keterlibatan mencakup perangkat adat, pihak bersengketa, 
tokoh masyarakat, dan bahkan anggota komunitas yang terdampak. Sementara dalam keadilan 
restoratif hukum positif, partisipasi aktif diwujudkan melalui pelibatan pelaku, korban, dan 
fasilitator atau mediator. Keterlibatan ini menjadi kunci legitimasi dan efektivitas hasil penyelesaian 
sengketa, karena keputusan yang dihasilkan lahir dari konsensus kolektif. 

Meski memiliki kesamaan prinsip, terdapat perbedaan mendasar antara keduanya. Lima 
Bassiq mengandung dimensi spiritual dan kosmologis yang kuat, yang tercermin dalam ritual 
seperti Marrumbu Langi untuk memulihkan hubungan sosial secara simbolis dan religius. 
Sementara itu, keadilan restoratif dalam hukum positif bersifat lebih sekuler dan menitikberatkan 
pada pemulihan yang bersifat administratif atau material. Perbedaan lainnya terletak pada sifat 
sanksi: dalam adat Adolang, sanksi bersifat komunal dan mengikat secara sosial, sementara dalam 
hukum positif cenderung bersifat kontraktual berdasarkan kesepakatan antarindividu. Implikasi 
akademik dan praktis dari perbandingan ini menunjukkan bahwa nilai-nilai lokal seperti Lima 
Bassiq dapat memberikan kontribusi nyata bagi pengembangan model keadilan restoratif di 
Indonesia. Integrasi antara norma adat dan hukum positif, sebagaimana terlihat pada pengakuan 
peradilan adat Adolang melalui SK Bupati Majene 2024 dan Perda Majene No. 1 Tahun 2023, 
menjadi contoh penguatan hukum berbasis komunitas yang responsif terhadap konteks sosial-
budaya setempat. Model ini berpotensi menjadi rujukan nasional dalam membangun sistem hukum 
yang tidak hanya legal-formal, tetapi juga berakar pada kearifan lokal dan kebutuhan masyarakat. 

Penyelesaian Sengketa Adat Berbasis Lima Bassiq Dalam Masyarakat Hukum Adat Adolang di Kabupaten Majene 



Yasim, S., et al Jurnal Interpretasi Hukum, Volume 6, Issue 1 

| Page 188 

Simpulan 

Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa Lima Bassiq merupakan pedoman 
nilai yang telah diinternalisasi secara mendalam oleh masyarakat hukum adat Adolang. Nilai-nilai 
ini tidak hanya membentuk kerangka etik kehidupan sosial, tetapi juga menjadi dasar dalam 
mekanisme penyelesaian sengketa adat. Proses penyelesaian yang berlandaskan Lima 
Bassiq menekankan pada musyawarah, keterbukaan, keadilan, dan pemulihan hubungan sosial, 
sehingga mencerminkan filosofi keadilan yang partisipatif dan kolektif. 

Mekanisme adat tersebut memiliki keselarasan konseptual dengan prinsip keadilan 
restoratif yang diakui dalam kebijakan hukum nasional. Orientasi pada pemulihan hubungan sosial, 
keterlibatan komunitas, serta pencegahan konflik menjadi titik temu antara hukum adat Adolang 
dan model keadilan restoratif modern. Pengakuan formal terhadap Masyarakat Hukum Adat 
Adolang melalui SK Bupati Majene Tahun 2024 memperkuat posisi hukum adat ini dalam 
kerangka pluralisme hukum di Indonesia. Keberadaan payung hukum tersebut memberi legitimasi 
dan ruang bagi praktik penyelesaian sengketa berbasis nilai lokal untuk tetap hidup dan 
berkembang di tengah sistem hukum nasional. 

Daftar Pustaka 
Aldyan, A., Putri, K. A., Aldyan, R. A., & Alasttal, A. (2024). Local wisdom-based environmental 

management policy in Indonesia: Challenges and implementation. Journal of Law, Environmental and 
Justice, 2(3), 332–354. 

Ardiyanto, S. Y., Saraswati, R., & Soponyono, E. (2022). Law enforcement and community participation in 
combating illegal logging and deforestation in Indonesia. Environment and Ecology Research, 10(4), 
450–460. 

Diswandi, D. (2022). Community forestry management for climate change adaptation. In W.-Y. Chen, T. 
Suzuki, & M. Lackner (Eds.), Handbook of climate change mitigation and adaptation (3rd ed., Vol. 4, pp. 
2681–2694). Springer. 

Djawas, M., Nurdin, A., Zainuddin, M., Idham, & Idami, Z. (2024). Harmonization of state, custom, and 
Islamic law in Aceh: Perspective of legal pluralism. Hasanuddin Law Review, 10(1), 64–82. 

Fakhrurozi, R., & Syahrudin, E. (2022). Hukum adat dalam perkembangan: Paradigma sentralisme hukum 
dan paradigma pluralisme hukum. The Juris, 6(2), 472–484. 

Irwansyah. (2021). Penelitian hukum: Pilihan metode dan praktik penulisan artikel. Yogyakarta: Mitra Buana Media. 

Ismail, D. E., Mantali, A. R. Y., & Moha, M. R. (2023). The concept of revitalizing traditional institutions in 
the criminal law system to realize restorative justice. Jambura Law Review, 5(2), 220–234. 

Iswari, F., Handayani, I. G. A. K. R., & Karjoko, L. (2025). Portrait of ulayat land conflicts in Minangkabau 
customary law community: Alternative resolutions under Islamic law. Al Istinbath: Jurnal Hukum 
Islam, 10(1), 219–249. 

Kadaryanto, B., Kurniawan, A., & Burhanuddin. (2025). Reconstruction of indigenous community inclusion 
in village autonomy policy: Towards a substantive autonomy model in Indonesia. Al Risalah 
Forum Kajian Hukum dan Sosial Kemasyarakatan, 25(1), 1–19. 

Kusmayanti, H., Putri, S. A., Fakhriah, E. L., & Rajamanickam, R. (2024). The character of peace in judges’ 
customary criminal receptions as restorative justice. Journal of Law and Legal Reform, 5(1), 409–432. 

Manse, M. (2024). The plural legacies of legal pluralism: Local practices and contestations of customary law 
in late colonial Indonesia. Legal Pluralism and Critical Social Analysis, 56(3), 328–348. 

Marlina, & Mulyadi, M. (2024). Building restorative justice in Gampong as a bottom-up legitimisation of the 
protection of children in conflict with the law in Indonesia: Case study in Aceh. Cogent Social 
Sciences, 10(1), 2347410. 

Muntaqo, F., Febrian, & Pratama, A. D. (2024). Adat law as a foundation for advancing Indonesian agrarian 
law to maximise societal welfare. Sriwijaya Law Review, 8(2), 376–392. 



| Page 189 

Pudjilianto, B., & Handayani, E. (2022). Penerapan pluralisme hukum dalam masyarakat. Diponegoro Law 
Journal, 11(2). 

Pradhani, S. I. (2021). Pendekatan pluralisme hukum dalam studi hukum adat: Interaksi hukum adat dengan 
hukum nasional dan internasional. Undang: Jurnal Hukum, 4(1), 81–124. 

Pratiwi, A. D., Anwar, M. C., Yasim, S., & Khaldun, R. I. (2024). Creating an environment free from sexual 
violence against women and children within the cultural values of Mitawe in West Sulawesi. South 
Eastern European Journal of Public Health, 25, 798–804. 

Rochaeti, N., Prasetyo, M. H., Rozah, U., & Park, J. (2023). A restorative justice system in Indonesia: A 
close view from the indigenous peoples’ practices. Sriwijaya Law Review, 7(1), 87–104. 

Salam, S., Suhartono, R. M., Nurcahyo, E., Karim, L. O. M., & Bason, E. (2024). Pengakuan hak atas tanah 
ulayat masyarakat hukum adat di Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2020 tentang Cipta Kerja: 
Perspektif teori hukum kritis. Jurnal Interpretasi Hukum, 5(1), 721–732. 

Sihotang, A. P., & Rato, D. (2024). Legal status of customary communities, customary law communities and 
indigenous communities as custom law subjects. Journal of Ecohumanism, 3(6), 1690–1702. 

Penyelesaian Sengketa Adat Berbasis Lima Bassiq Dalam Masyarakat Hukum Adat Adolang di Kabupaten Majene 


