Jurnal Interpretasi Hukum
Volume 6, Issue 1, 2025, Page 180-189
https://doi.org/10.22225 /juinhum.6.1.2025.180-189 OPEN(G)ACCESS

Penyelesaian Sengketa Adat Berbasis
Lima Bassiq Dalam Masyarakat Hukum
Adat Adolang di Kabupaten Majene

Sulastri Yasim!, Andi Tamaruddin!, Patly Parakkasi!

1. Fakultas Ilmu Sosial, IImu Politik Abstract. The Lima Bassiq serves as the guiding principles of life for the

dan Hukum Universitas Sulawesi Adolang Indigenons Law Community in Majene Regency, rooted in the values
of tutn bali-wali (considering humanity), saqbi bali-wali (openness), oro bali-
wali(deliberation), palalo  bali-wali (justice), and mammakkoq di gan
tongan (doing good deeds). These principles form the foundation for customary
dispute resolution and have been formally recogniged throngh Majene Regent

Barat, Indonesia

Correspondence address to: Decree No. 100.3.3.2/ X/ 2024 concerning the Recognition and Protection of
Sulastri Yasim the Adolang Indigenons Law Community, mandated by Article 8 paragraph
Fakultas llmu Sosial, Ilmu Politik dan | (2) of Majene Regency Regional Regulation No. 1 of 2023 on the
Hukum Universitas Sulawesi Barat, Recognition, Protection, and Empowerment of Indigenons Law Communities.
Indonesia This study aims to examine dispute resolution mechanisms based on the Lima

Bassig, analyze their relevance within the framework of national law, and
Email address: Situate them within the perspective of restorative justice. Employing an
sulastriyasim@unsulbar.ac.id empirical legal research method, this study integrates the analysis of official

documents, literature on customary law, and interviews with traditional leaders.
The findings reveal that the Lima Bassiq effectively preserves social harmony
through dispute resolution mechanisms oriented toward restoring relationships,
aligning with restorative justice policies under positive law.

Keywords: Lima Bassiq, customary law, restorative justice, dispute
resolution, Majene.

@ @ This article published by Fakultas Hukum, Universitas Warmadewa is open access
under the term of the Creative Common, CC-BY-SA license

| Page 180




Penyelesaian Sengketa Adat Berbasis Lima Bassiqg Dalam Masyarakat Hukum Adat Adolang di Kabupaten Majene

Pendahuluan

Peraturan Daerah Kabupaten Majene Nomor 1 Tahun 2023 tentang Pengakuan
Perlindungan dan Pemberdayaan Masyarakat Hukum Adat menjadi dasar hukum pengakuan resmi
terhadap komunitas adat di Majene. Pasal 8 ayat (2) Perda ini secara tegas mengatur bahwa Bupati
menetapkan pengakuan Masyarakat Hukum Adat melalui Keputusan Bupati berdasarkan
rekomendasi Panitia Masyarakat Hukum Adat. Mekanisme pengakuan diawali dengan proses
identifikasi, verifikasi, dan validasi keberadaan masyarakat hukum adat beserta hak-haknya,
termasuk peta wilayah adat, oleh panitia yang dibentuk Bupati. Perda ini bertujuan memberikan
kepastian hukum perlindungan hak-hak tradisional, dan dasar bagi penyelesaian sengketa adat
sesuai prinsip keadilan sosial (Safrin 2024), dan penghormatan terhadap hak asasi manusia.

Berdasarkan ketentuan tersebut, Panitia Masyarakat Hukum Adat Majene melakukan
verifikasi lapangan, analisis data yuridis dan sosial, serta penyusunan rekomendasi terhadap
komunitas Masyarakat Hukum Adat Adolang. Hasil verifikasi menunjukkan bahwa komunitas ini
memenuhi kriteria masyarakat hukum adat sebagaimana diatur Perda, masih memegang teguh
tradisi dan nilai-nilai adat istiadat, serta memiliki wilayah adat yang jelas secara batas alam maupun
administrasi. Rekomendasi Panitia dituangkan dalam Rekomendasi Status Kelulusan Nomor Urut
01/PMHA-Majene/X/2024 yang kemudian diajukan kepada Bupati untuk ditetapkan secara
resmi.Menindaklanjuti rekomendasi tersebut, Bupati Majene menetapkan Keputusan Bupati
Majene Nomor 100.3.3.2/X/2024tentang Pengakuan dan Petlindungan terhadap Masyarakat
Hukum Adat Adolang Kabupaten Majene. Keputusan ini memuat pengakuan resmi keberadaan
Masyarakat Hukum Adat Adolang, penetapan batas dan luas wilayah adat (5.407,02 ha, termasuk
2.337,51 ha hutan adat), serta pengakuan atas situs-situs budaya penting. Keputusan tersebut juga
mengatur bahwa penyelesaian sengketa antarwarga dilaksanakan berdasarkan hukum adat setempat
dengan memperhatikan prinsip keadilan sosial, kesetaraan gender, HAM, dan kelestarian
lingkungan. Selain itu, SK ini menjadi dasar pencantuman wilayah adat Adolang dalam Rencana
Tata Ruang Wilayah (RTRW) Kabupaten Majene.

Pluralisme hukum di Indonesia memberikan ruang bagi eksistensi hukum adat (Pudjianto
2022, Fakhrurozi 2022) sebagai salah satu sumber hukum yang hidup di tengah masyarakat (Zving
law) dan diakui konstitusi (Pradhani 2021). Dalam konteks masyarakat hukum adat Adolang di
Kabupaten Majene, Sulawesi Barat, nilai-nilai adat tidak hanya bertahan sebagai norma sosial,
tetapi juga menjadi mekanisme penyelesaian sengketa. Keputusan Bupati Majene Nomor
100.3.3.2/X /2024 membetikan pengakuan terhadap Masyarakat Hukum Adat Adolang, termasuk
legitimasi kelembagaan adat dan penerapan Lima Bassiq sebagai dasar penyelesaian sengketa.
Prinsip-prinsip Lima Bassiq, yang diwariskan turun-temurun, berfungsi sebagai pedoman moral
dan prosedural untuk menyelesaikan perselisihan tanpa mengorbankan harmoni sosial.

Komunitas Adolang menganggap bahasa merupakan salah satu unsur kebudayaan yang
merepresentasikan identitas dan jati diri suatu komunitas. Bahasa yang digunakan adalah bahasa
Mandar Adolang, yakni sebuah dialek khas dari bahasa Mandar yang berkembang secara turun-
temurun di wilayah adat mereka. Dialek ini memiliki kekhasan fonetik, kosakata, dan intonasi yang
membedakannya dari dialek Mandar di wilayah lain, meskipun secara genealogis masih termasuk
dalam rumpun bahasa Mandar. Perbedaan tersebut mencerminkan adanya dinamika sejarah,
interaksi sosial, dan adaptasi budaya yang unik, sehingga memperkaya keragaman linguistik di
Sulawesi Barat. Keberadaan bahasa Mandar Adolang tidak hanya berfungsi sebagai alat
komunikasi, melainkan juga menjadi media pewarisan nilai-nilai adat, hukum, dan kearifan lokal,
termasuk filosofi Lima Bassiq yang menjadi pedoman hidup masyarakat. Bahasa ini memuat
istilah-istilah adat yang tidak selalu memiliki padanan dalam bahasa Indonesia maupun dialek
Mandar lainnya, sehingga menjadi pengikat kohesi sosial dalam komunitas. Pelestarian bahasa
Mandar Adolang karenanya bukan hanya penting dari sisi linguistik, tetapi juga menjadi bagian
integral dari upaya mempertahankan eksistensi hukum adat dan identitas budaya masyarakat
Adolang di tengah arus globalisasi dan homogenisasi Bahasa. Urgensi kajian ini terletak pada
perlunya mendokumentasikan dan menganalisis mekanisme penyelesaian sengketa adat Adolang,

| Page 181



Yasim, S., et a/ Jurnal Interpretasi Hukum, 1V olunme 6, Issue 1

agar dapat diintegrasikan ke dalam sistem hukum nasional sebagai bentuk .Alfernative Dispute
Resolution (ADR) betrbasis kearifan lokal.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan hukum empiris dengan metode kualitatif
(Irwansyah 2021). Pendekatan ini dipilih karena permasalahan yang dikaji tidak hanya berkaitan
dengan norma hukum yang tertulis, tetapi juga dengan praktik sosial dan nilai-nilai adat yang hidup
di tengah masyarakat hukum adat Adolang. Dengan demikian, penelitian ini memadukan analisis
normatif terthadap peraturan perundang-undangan dan dokumen resmi dengan observasi empiris
mengenai praktik penyelesaian sengketa di tingkat komunitas.

Data primer diperoleh melalui wawancara mendalam dengan para pemangku kepentingan
adat, meliputi Pappuangang (ketua adat) yang memiliki kewenangan tertinggi dalam pengambilan
keputusan adat, Sarung Kaiyyang Oroang (hakim adat) yang berperan dalam proses peradilan adat,
serta anggota masyarakat yang pernah terlibat dalam sengketa adat. Wawancara dilakukan dengan
teknik semi-terstruktur untuk mendapatkan informasi yang kaya namun tetap terarah pada fokus
penelitian. Data sekunder terdiri atas dokumen hukum dan literatur yang relevan, antara lain
Keputusan Bupati Majene Nomor 100.3.3.2/X/2024 tentang Pengakuan dan Petlindungan
Masyarakat Hukum Adat Adolang, Peraturan Daerah Kabupaten Majene Nomor 1 Tahun 2023
tentang Pengakuan, Perlindungan, dan Pemberdayaan Masyarakat Hukum Adat, Undang-Undang
Nomor 6 Tahun 2014 tentang Desa beserta perubahannya, serta literatur hukum adat baik yang
bersifat klasik maupun kontemporer yang membahas pluralisme hukum dan keadilan restoratif.

Proses analisis data dilakukan melalui beberapa tahap. Pertama, reduksi data dengan cara
memilah informasi yang relevan dari hasil wawancara dan dokumen. Kedua, kategorisasi nilai
adat untuk mengidentifikasi prinsip-prinsip Lima Bassiq yang terimplementasi dalam penyelesaian
sengketa. Ketiga, triangulasi sumber guna memastikan validitas data dengan membandingkan
informasi dari berbagai narasumber dan dokumen. Terakhir, dilakukan interpretasi hukumuntuk
menghubungkan temuan lapangan dengan teori hukum adat, konsep keadilan restoratif, dan
kerangka hukum nasional. Pendekatan ini diharapkan menghasilkan gambaran yang komprehensif
mengenai mekanisme penyelesaian sengketa adat berbasis Lina Bassig di Masyarakat Hukum Adat
Adolang.

Hasil dan Pembahasan
Masyarakat Hukum Adat Adolang

Masyarakat hukum adat merupakan entitas sosial yang memiliki sistem nilai, norma, dan
pranata tersendiri, yang diwariskan secara turun-temurun dan diakui keberadaannya dalam
kerangka hukum nasional. Keberadaan masyarakat hukum adat tidak hanya diakui secara
sosiologis (Zubaidah 2025, Sihotang 2024), tetapi juga memiliki legitimasi yuridis sebagaimana
termaktub dalam Pasal 18B ayat (2) Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun
1945, yang menyatakan bahwa negara mengakui dan menghormati kesatuan-kesatuan masyarakat
hukum adat beserta hak-hak tradisionalnya sepanjang masih hidup dan sesuai perkembangan
masyarakat (Ahmad Sadly 2014). Dalam konteks ini, pengakuan formal melalui instrumen hukum
daerah, seperti Peraturan Daerah dan Keputusan Kepala Daerah, menjadi mekanisme penting
untuk memastikan perlindungan hak-hak komunal (Kadaryanto 2025), pengelolaan wilayah adat
(Iswari 2025), dan kelestarian kearifan lokal (Aldyan 2024).

Konsep keadilan restoratif (restorative justicey memberikan perspektif yang relevan dalam
penyelesaian sengketa di lingkungan masyarakat hukum adat. Berbeda dengan pendekatan
retributif yang menitikberatkan pada penghukuman, keadilan restoratif menempatkan pemulihan
hubungan sosial (Kumayanti 2024), rekonsiliasi antar pihak (Marlina 2024), dan pemulihan

| Page 182



Penyelesaian Sengketa Adat Berbasis Lima Bassiqg Dalam Masyarakat Hukum Adat Adolang di Kabupaten Majene

keseimbangan komunitas (Syah 2023) sebagai tujuan utama. Prinsip-prinsip keadilan restoratif
sejalan dengan mekanisme penyelesaian sengketa adat yang umumnya mengedepankan
musyawarah, mufakat, dan pengembalian harmoni sosial. Integrasi nilai-nilai keadilan restoratif
dalam praktik hukum adat tidak hanya memperkuat legitimasi penyelesaian sengketa berbasis
komunitas, tetapi juga memberikan kontribusi nyata terhadap kebijakan hukum nasional (Ismail
2023) yang mengadopsi paradigma pemulihan (Rochaeti 2023).

Dalam kerangka pluralisme hukum (lgal pluralism), sistem hukum nasional Indonesia
mengakui keberlakuan hukum negara (Manse 2024), hukum agama, dan hukum adat secara
berdampingan. Pluralisme hukum ( Djawas 2024) ini membuka ruang bagi pengakuan praktik-
praktik hukum adat sepanjang tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip hak asasi manusia,
keadilan sosial, dan ketertiban umum (Sukirno 2024) . Pengakuan ini menuntut adanya sinergi
antara otoritas formal dan kelembagaan adat, khususnya dalam pengelolaan wilayah, sumber daya
alam, dan penyelesaian sengketa. Dengan demikian, pluralisme hukum tidak sekadar menjadi
pengakuan simbolis (Suharsono 2024), tetapi harus dioperasionalkan melalui kebijakan, prosedur,
dan instrumen hukum yang dapat menjamin efektivitas perlindungan masyarakat hukum adat.

Keterlibatan komunitas merupakan elemen esensial dalam keberhasilan tata kelola
masyarakat hukum adat. Partisipasi aktif warga dalam proses pengambilan keputusan, pengelolaan
sumber daya, dan penyelesaian sengketa menjadi prasyarat terciptanya legitimasi sosial terhadap
hukum adat yang berlaku (Ardiyanto 2022). Kelembagaan adat, dengan struktur dan fungsi yang
telah teruji secara historis, memainkan peran sentral sebagai penghubung antara kepentingan
komunitas (Sulastri 2024) dan kebijakan publik (Diswandi 2022). Dengan memastikan keterlibatan
komunitas secara inklusif, termasuk kelompok rentan seperti perempuan dan pemuda (Zurnetti
2023), praktik hukum adat dapat terus relevan dan adaptif terhadap dinamika sosial, ekonomi, dan
politik yang berkembang.

Pencegahan konflik dalam masyarakat hukum adat memerlukan pendekatan yang
menggabungkan kearifan lokal (Sulastri 2025, A.Dewi 2024) dengan prinsip-prinsip tata kelola
modern. Mekanisme adat yang bersifat preventif, seperti musyawarah (oro bali-wali) dan peringatan
adat, berfungsi untuk mendeteksi dini potensi sengketa serta mengupayakan penyelesaian sebelum
eskalasi. Dalam konteks wilayah adat yang berbatasan dengan komunitas lain atau wilayah
administratif berbeda, pencegahan konflik juga memerlukan koordinasi lintas batas yang
melibatkan pemerintah daerah, lembaga adat, dan pihak-pihak terkait. Pendekatan ini sejalan
dengan visi pembangunan berkelanjutan yang menempatkan perdamaian, keadilan, dan
kelembagaan yang tangguh sebagai fondasi utama.

Masyarakat hukum adat Adolang terdiri dari empat desa inti: Banua Adolang, Adolang,
Adolang Dhua, dan Betteng, dengan luas wilayah adat 5.407,02 ha dan hutan adat 2.337,51 ha.
Kelembagaan adat dipimpin oleh Pappuangang sebagai ketua adat, dengan struktur yang meliputi
lembaga kehakiman adat (Sarung Kaiypang Oroang di Ratte), keamanan (Sariang), pertanahan
(Pamboseang Lita), dan keagamaan (Puang Kali). Wilayah adat Masyarakat Hukum Adat Adolang
terletak di Kabupaten Majene, Provinsi Sulawesi Barat, dengan cakupan administratif meliputi
Desa Banua Adolang, Desa Adolang, Desa Adolang Dhua, dan Desa Betteng. Berdasarkan
Keputusan Bupati Majene Nomor 100.3.3.2/X/2024, wilayah adat ini memiliki batas-batas sebagai
berikut.

Di sebelah utara, wilayah adat berbatasan dengan Desa Bukit Saman dan Desa Putta’da
yang berada di Kecamatan Sendana, yang merupakan bagian dari Komunitas Adat Sendana. Batas
ini tidak hanya menjadi garis pemisah administratif, tetapi juga menjadi batas kultural yang
membedakan ruang lingkup yurisdiksi adat masing-masing komunitas. Di sebelah selatan, wilayah
adat berbatasan dengan Kelurahan Lalampanua dan Desa Simbang. Batas ini bersifat penting
secara sosial-ekonomi karena menjadi jalur interaksi masyarakat Adolang dengan wilayah
permukiman dan perdagangan di bagian selatan Kabupaten Majene.

Di sebelah timur, wilayah adat berbatasan dengan Desa Buttu Baruga di Kecamatan
Banggae Timur dan Desa Kalumammang di Kecamatan Alu, Kabupaten Polewali Mandar. Batas

| Page 183



Yasim, S., et a/ Jurnal Interpretasi Hukum, 1V olunme 6, Issue 1

timur ini bersinggungan dengan wilayah administratif kabupaten lain, sehingga dalam pengelolaan
sumber daya alam dan penyelesaian sengketa lintas batas diperlukan koordinasi antar pemerintah
dacrah dan lembaga adat terkait. Di sebelah barat, wilayah adat berbatasan dengan Kelurahan
Sirindu, Desa Balombong, dan Desa Pesuloang. Batas ini berada di kawasan yang berdekatan
dengan daerah pesisir, yang secara historis menjadi jalur perdagangan dan pertukaran budaya bagi
masyarakat Mandar, termasuk komunitas Adolang. Dengan posisi geografis tersebut, wilayah adat
Adolang berada pada titik strategis yang menghubungkan daerah pegunungan di pedalaman
dengan wilayah pesisir, schingga interaksi sosial-budaya dan mobilitas ekonomi masyarakatnya
berlangsung dinamis, namun tetap berlandaskan nilai-nilai adat yang telah diakui secara resmi oleh
pemerintah daerah.

Wilayah adat Masyarakat Hukum Adat Adolang terbagi ke dalam satuan yang dikenal
sebagai banua. Setiap bannamemiliki batas dan fungsi tertentu, yang dikelola oleh perangkat adat
sesuai dengan kewenangan yang diwariskan secara turun-temurun. Pembagian ini bukan sekadar
administratif, tetapi juga mencerminkan struktur sosial dan tatanan hukum adat yang berlaku di
komunitas. Secara fisik, wilayah adat Adolang memiliki topografi yang beragam, meliputi kawasan
pegunungan, dataran tinggi, dan dataran rendah. Kawasan pegunungan umumnya dimanfaatkan
sebagai hutan adat dan sumber mata air. Dataran tinggi menjadi wilayah utama pertanian tanaman
pangan dan perkebunan, sedangkan dataran rendah digunakan untuk permukiman, ladang, dan
area perdagangan lokal. Keberagaman kondisi fisik ini mempengaruhi sistem ckonomi dan
pengelolaan sumber daya alam yang diterapkan masyarakat adat.

Adapun pola tata ruang wilayah adat Adolang dibentuk dan diatur oleh perangkat adat
melalui ketentuan yang telah berlaku turun-temurun. Pembagian wilayah dilakukan berdasarkan
fungsi dan yurisdiksi masing-masing pemangku adat, antara lain:

Wilayah Pappuangang (Ketua Adat) mencakup seluruh wilayah adat Adolang, menjadi
simbol kewenangan tertinggi dalam adat.

Wilayah Sarung Kaiyyang di Adolang mencakup wilayah Banua Adolang sebagai pusat
permukiman utama.

Wilayah Sarung Kaiyyang Oroang di Ratte mencakup daerah Ratte, yang memiliki peran
strategis sebagai penghubung antarbanua.

Wilayah Sarung Kaiyyang Oroang Ulu Balombong meliputi daerah Ulu Balombong.

Wilayah Kaka Paya, To Mawuweng, Sariang, Pappuangan Timbogading, dan Para di
Timbogading berfungsi sebagai area pemukiman dan kegiatan adat tertentu.

Wilayah Paya Kaiyyang mencakup daerah Galung,.

Wilayah Tomatua di Pesopoang berada di Pesopoang, yang memiliki peran penting dalam
ritual adat tahunan.

Wilayah Pamboseang Lita berada di Rawang, dengan fungsi utama pengelolaan tanah adat.

Wilayah To Pangale berada di perbatasan dengan wilayah adat Sendana, adat Alu, dan adat
Banggae, sehingga sering menjadi titik koordinasi dalam sengketa lintas komunitas.

Pembagian ini memastikan bahwa setiap perangkat adat memiliki wilayah tanggung jawab
yang jelas, baik dalam penyelenggaraan pemerintahan adat, pengelolaan sumber daya, maupun
penyelesaian sengketa. Sistem tata ruang tradisional ini menjadi salah satu faktor yang menjaga
keteraturan sosial dan kohesi komunitas adat Adolang hingga saat ini.

Lima Bassig dan Mekanisme Penyelesaian Sengketa

Lembaga adat yang mengatur tata kehidupan sosial, hukum, dan budaya masyarakat hukum

| Page 184



Penyelesaian Sengketa Adat Berbasis Lima Bassiqg Dalam Masyarakat Hukum Adat Adolang di Kabupaten Majene

adat Adolang dikenal dengan nama Lembaga Adat Adolang. Lembaga ini merupakan institusi
tradisional yang telah diakui secara resmi melalui Keputusan Bupati Majene Nomor 100.3.3.2/
X /2024, dan berfungsi sebagai pusat otoritas adat dalam menjalankan pemerintahan tradisional,
mengatur norma sosial, serta menyelesaikan sengketa berdasarkan nilai-nilai Izwa Bassig.

Lembaga Adat Adolang adalah institusi tradisional yang menjadi pusat otoritas adat
masyarakat hukum adat Adolang. Keberadaannya telah diakui secara resmi melalui Keputusan
Bupati Majene Nomor 100.3.3.2/X/2024, dan berfungsi mengatur pemerintahan adat, memelihara
norma sosial, mengelola sumber daya, serta menyelesaikan sengketa berdasarkan prinsip Lima
Bassig. Struktur Lembaga Adat Adolang dibentuk berdasarkan sistem kepemimpinan turun-
temurun, di mana setiap jabatan memiliki fungsi khusus yang saling melengkapi. Adapun susunan
jabatan beserta tugas dan fungsinya adalah sebagai berikut:

Pappuangang Adolang :Ketua Adat dan pemegang otoritas tertinggi yang
mengatur seluruh wilayah adat.

Sarung Kaiyyang Adolang :Pembesar negeri sekaligus penasehat utama Pap-
puangang; membacakan ikrar saat pelantikan Ket-
ua Adat.

Sarung Kasyyang Oroang di Ratte : Pemimpin peradilan adat (Bittoeng Tallu-talln) dan
penanggung jawab wilayah adat Ratte.

Paya’ Kaiyyang :Kepala urusan rumah tangga adat dan pe-
nanggung jawab wilayah adat Galung (Malunus).

Sarung Kaiyyang Uln Balombong :Penyelenggara persiapan pesta adat dan pe-
nanggung jawab wilayah adat Ulu Balombong.

Pappuangang Timbogading :Panglima perang sekaligus penguasa wilayah adat
Timbogading, bertanggung jawab di bidang per-
tahanan.

Tomatua di Pesapoang :Pemungut hasil di wilayah bagian utara Adolang
dan penanggung jawab wilayah adat Pesapoang.

Pamboseang Lita di Rawang :Pengatur pertanahan adat dan perpanjangan tan-
gan Sarung Kaiyyang Ulu Balombong.

Puang Kali Adolang :Penghulu dan hakim pengadilan agama.

Tomatua di Pesapoang :Penaschat adat bagi para pemangku adat (fungsi
kedua).

Sariang :Penanggung jawab keamanan wilayah adat.

Topangale : Penjaga kawasan hutan dan perbatasan adat.

So’bo :Pengelola pertanian adat dan pengaturan lahan
garapan.

Para’ :Humas adat yang menyampaikan informasi dan
mengumumkan kegiatan adat.

Kaka Paya’ :Pengelola pungutan hasil bumi di wilayah Tim-
bogading.

Sando Adat :Penyembuh tradisional dan pembimbing spiritual
masyarakat adat.

Bakkel :Membantu Puang Kali dalam urusan perkawinan
dan perceraian yang terkait adat.

To Magayi : Penasehat agama sckaligus guru mengaji Al
Qur’an.

Tomabuweng :Koordinator keamanan di Sapo Kaiyyang, menga-
tur Sariang dan Topangale.

Ana’ Pattola :Generasi muda yang dipersiapkan sebagai

penerus kepemimpinan adat.

Dalam tradisi Masyarakat Hukum Adat Adolang, proses pengambilan keputusan memiliki
kedudukan yang sangat penting karena menyangkut kelestarian nilai-nilai luhur dan keharmonisan
sosial. Setiap keputusan yang dihasilkan tidak hanya dipandang sebagai penyelesaian masalah,
tetapi juga sebagai sarana menjaga persatuan dan integritas komunitas. Seluruh keputusan adat
diambil melalui musyawarah mufakat yang dikenal dengan istilah oro bali-wali. Mekanisme ini
mengedepankan partisipasi aktif seluruh perangkat adat, keterbukaan dalam menyampaikan

| Page 185



Yasim, S., et a/ Jurnal Interpretasi Hukum, 1V olunme 6, Issue 1

pendapat, serta pencapaian kesepakatan yang dapat diterima oleh seluruh pihak. Sistem ini
mencerminkan nilai-nilai Liwa Bassig yang menjadi dasar hukum adat Adolang dan menjamin
legitimasi keputusan di mata masyarakat. Dalam SK Bupati Majene 2024 menyebutkan bahwa
Lima Bassiq meliputi: Makna dalam tahapan penyelesaian permasalahan adat di Masyarakat

Tutu bali-wali :mempertimbangkan nilai kemanusiaan dalam kebijakan.
Saqbi bali-wali :keterbukaan informasi demi persatuan.

Oro bali-wal :musyawarah sebagai metode utama penyelesaian masalah.
Palalo bali-wali :keadilan dalam pemerintahan adat.

Mammakrkoq di gau tongan :berbuat baik dan benar.

Hukum Adat Adolang adalah lembaga adat Adolang dibentuk sebagai penerus generasi #ua
adat (adatto tno) yang bertugas menjaga, mengembangkan, dan menerapkan nilai-nilai luhur warisan
leluhur. Sistem penyelesaian permasalahan adat di Adolang berazaskan pada Lima Bassiq, yaitu
lima pedoman hidup yang menjadi landasan filosofis dan normatif bagi setiap proses pengambilan
keputusan. Lima Bassiq tersebut terangkum dalam falsafah Pettugalanganna Amemanganna Adza
Tuo Adolang, yang meliputi:

Tutn bali-wali :Selalu memperhatikan dan mempertimbangkan sifat-sifat kemanu-
siaan dalam mengambil kebijakan, schingga keputusan yang
dihasilkan tidak merugikan martabat pihak-pihak yang bersengketa.

Saqbi bali-wali :Menjunjung keterbukaan informasi dalam permasalahan agar
semua pihak memahami duduk persoalan secara utuh, sekaligus
menjaga persatuan dan solidaritas komunitas.

Oro bali-wali :Mengedepankan musyawarah bersama seluruh pihak terkait, baik
para pemangku adat maupun pihak yang bersengketa, untuk men-
cari titik temu.

Palalo bali-wali :Menegakkan prinsip keadilan dalam setiap tindakan pemerintahan
dan penyelesaian sengketa, tanpa memihak dan tanpa diskriminasi.
Mammakrog di gau tongan :Selalu mengupayakan perbuatan baik dan benar, menjadikan ke-

baikan bersama sebagai tujuan akhir penyelesaian masalah.

Tahapan penyelesaian sengketa adat di Adolang umumnya dimulai dari laporan atau
pengaduan yang disampaikan kepada perangkat adat terkait. Selanjutnya, perangkat adat akan
melakukan klarifikasi awal dan mengumpulkan keterangan dari para pihak serta saksi. Proses ini
kemudian dilanjutkan dengan musyawarah adat (or0 bali-wali) yang dipimpin oleh Pappuangang
atau pejabat adat yang berwenang, di mana seluruh prinsip Lima Bassiq dijadikan pedoman dalam
mempertimbangkan fakta, mendengar pendapat, dan membentuk kesepakatan. Keputusan yang
diambil bersifat mengikat secara adat dan memiliki legitimasi sosial tinggi, karena diperoleh melalui
mekanisme kolektif dan partisipatif. Jika diperlukan, keputusan tersebut juga disertai sanksi adat
yang bertujuan memulihkan hubungan sosial, bukan sekadar menghukum pihak yang bersalah.
Dengan demikian, penyelesaian sengketa adat di Adolang mengandung esensi keadilan restoratif
yang menitikberatkan pada pemulihan harmoni, menjaga persatuan, dan melestarikan nilai-nilai
luhur adat.

Dalam perspektif hukum nasional, pengakuan melalui SK Bupati Majene 2024 dan Perda
Majene No. 1 Tahun 2023 memberi legitimasi terhadap peradilan adat Adolang. Hal ini sejalan
dengan Pasal 103 UU Desa yang mengakui penyelesaian sengketa berdasarkan hukum adat.
Pendekatan Lima Bassig di Adolang memiliki keselarasan konseptual dengan prinsip keadilan
restoratif yang diadopsi dalam hukum positif Indonesia, meskipun berasal dari akar budaya dan
sistem hukum yang berbeda. Analisis perbandingan ini dapat dilihat pada beberapa aspek berikut:

| Page 186



Penyelesaian Sengketa Adat Berbasis Lima Bassiqg Dalam Masyarakat Hukum Adat Adolang di Kabupaten Majene

Aspek

Lima Bassiq (Adat Adolang)

Keadilan Restoratif dalam Hukum
Nasional

TLandasan Filosofis

Tujuan Utama

Proses Penyelesaian

Jenis Sanksi

Nilai-nilai adat Tutu bali-wali, Saqbi bali-
wali, Oro bali-wali, Palalo bali-wali,
dan Mammakkoq di gau tongan.

Memulihkan harmoni sosial dan persatu-
an komunitas adat.

Musyawarah adat terbuka (oro bali-wali)
dengan keterlibatan tokoh adat, pihak
bersengketa, dan masyarakat.

Sanksi sosial dan spiritual

(misal: Nipassala, Niwaluang, Marrumbu
Langi).

Nilai musyawarah, kemanusiaan, kead-
ilan, dan pemulihan hubungan (Pasal
103 UU Desa, Perma No. 4 Tahun
2014, Perpol No. 8 Tahun 2021).
Memulihkan hubungan antara pelaku,
korban, dan masyarakat.

Dialog partisipatif antara pelaku,
korban, dan mediator yang difasilitasi
oleh aparat penegak hukum.
Kesepakatan pemulihan yang disetujui
bersama, bisa berupa ganti rugi, per-
mintaan maaf, atau kerja sosial.

Legitimasi Diakui oleh SK Bupati Majene 2024 dan ~ Diatur dalam peraturan perundang-
Perda Majene No. 1 Tahun 2023. undangan dan kebijakan penegakan
hukum.
Orientasi Akhir Pemulihan tatanan adat dan kelestarian Pemulihan hak korban dan reintegrasi

nilai budaya. pelaku ke masyarakat.

Dari segi prinsip, Lima Bassiqg dalam penyelesaian sengketa adat Adolang memiliki kesamaan
fundamental dengan konsep keadilan restoratif yang diatur dalam hukum positif Indonesia.
Keduanya sama-sama mengutamakan pemulihan hubungan sosial sebagai tujuan utama, bukan
sekadar memberikan hukuman kepada pihak yang bersalah. Orientasi ini menempatkan harmoni
komunitas sebagai prioritas, sehingga penyelesaian masalah tidak hanya berfokus pada pelaku dan
korban, tetapi juga pada keseimbangan sosial yang lebih luas (Muntaqo 2024). Kesamaan
berikutnya adalah penggunaan musyawarah sebagai metode utama penyelesaian sengketa. Baik
dalam Lima Bassiq maupun keadilan restoratif modern, musyawarah dipandang sebagai sarana
dialog yang memungkinkan semua pihak menyampaikan pandangan dan aspirasinya. Musyawarah
ini tidak sekadar forum formal, tetapi menjadi media untuk saling memahami, mengklarifikasi
duduk persoalan, dan mencari titik temu yang dapat diterima bersama. Dalam konteks adat
Adolang, proses ini dikenal dengan istilah oro bali-wali.

Selain itu, kedua sistem sama-sama menekankan partisipasi aktif dari seluruh pihak yang
terlibat. Pada praktik adat Adolang, keterlibatan mencakup perangkat adat, pihak bersengketa,
tokoh masyarakat, dan bahkan anggota komunitas yang terdampak. Sementara dalam keadilan
restoratif hukum positif, partisipasi aktif diwujudkan melalui pelibatan pelaku, korban, dan
fasilitator atau mediator. Keterlibatan ini menjadi kunci legitimasi dan efektivitas hasil penyelesaian
sengketa, karena keputusan yang dihasilkan lahir dari konsensus kolektif.

Meski memiliki kesamaan prinsip, terdapat perbedaan mendasar antara keduanya. Lima
Bassiq mengandung dimensi spiritual dan kosmologis yang kuat, yang tercermin dalam ritual
seperti Marrumbu Langi untuk memulihkan hubungan sosial secara simbolis dan religius.
Sementara itu, keadilan restoratif dalam hukum positif bersifat lebih sekuler dan menitikberatkan
pada pemulihan yang bersifat administratif atau material. Perbedaan lainnya terletak pada sifat
sanksi: dalam adat Adolang, sanksi bersifat komunal dan mengikat secara sosial, sementara dalam
hukum positif cenderung bersifat kontraktual berdasarkan kesepakatan antarindividu. Implikasi
akademik dan praktis dari perbandingan ini menunjukkan bahwa nilai-nilai lokal seperti Lima
Bassiq dapat memberikan kontribusi nyata bagi pengembangan model keadilan restoratif di
Indonesia. Integrasi antara norma adat dan hukum positif, sebagaimana terlihat pada pengakuan
peradilan adat Adolang melalui SK Bupati Majene 2024 dan Perda Majene No. 1 Tahun 2023,
menjadi contoh penguatan hukum berbasis komunitas yang responsif terhadap konteks sosial-
budaya setempat. Model ini berpotensi menjadi rujukan nasional dalam membangun sistem hukum
yang tidak hanya legal-formal, tetapi juga berakar pada kearifan lokal dan kebutuhan masyarakat.

| Page 187



Yasim, S., et a/ Jurnal Interpretasi Hukum, 1V olunme 6, Issue 1

Simpulan

Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa Liwa Bassig merupakan pedoman
nilai yang telah diinternalisasi secara mendalam oleh masyarakat hukum adat Adolang. Nilai-nilai
ini tidak hanya membentuk kerangka etik kehidupan sosial, tetapi juga menjadi dasar dalam
mekanisme penyelesaian sengketa adat. Proses penyelesaian yang berlandaskan Lima
Bassiq menekankan pada musyawarah, keterbukaan, keadilan, dan pemulihan hubungan sosial,
sehingga mencerminkan filosofi keadilan yang partisipatif dan kolektif.

Mekanisme adat tersebut memiliki keselarasan konseptual dengan prinsip keadilan
restoratif yang diakui dalam kebijakan hukum nasional. Orientasi pada pemulihan hubungan sosial,
keterlibatan komunitas, serta pencegahan konflik menjadi titikk temu antara hukum adat Adolang
dan model keadilan restoratif modern. Pengakuan formal terhadap Masyarakat Hukum Adat
Adolang melalui SK Bupati Majene Tahun 2024 memperkuat posisi hukum adat ini dalam
kerangka pluralisme hukum di Indonesia. Keberadaan payung hukum tersebut memberi legitimasi
dan ruang bagi praktik penyelesaian sengketa berbasis nilai lokal untuk tetap hidup dan
berkembang di tengah sistem hukum nasional.

Daftar Pustaka

Aldyan, A., Putri, K. A, Aldyan, R. A, & Alasttal, A. (2024). Local wisdom-based environmental
management policy in Indonesia: Challenges and implementation. Journal of Law, Environmental and
Justice, 2(3), 332—354.

Ardiyanto, S. Y., Saraswati, R., & Soponyono, E. (2022). Law enforcement and community participation in
combating illegal logging and deforestation in Indonesia. Environment and Ecology Research, 10(4),
450-460.

Diswandi, D. (2022). Community forestry management for climate change adaptation. In W.-Y. Chen, T.
Suzuki, & M. Lackner (Eds.), Handbook of climate change mitigation and adaptation (3rd ed., Vol. 4, pp.
2681-2694). Springer.

Djawas, M., Nurdin, A., Zainuddin, M., Idham, & Idami, Z. (2024). Harmonization of state, custom, and
Islamic law in Aceh: Perspective of legal pluralism. Hasanuddin Law Review, 10(1), 64—82.

Fakhrurozi, R., & Syahrudin, E. (2022). Hukum adat dalam perkembangan: Paradigma sentralisme hukum
dan paradigma pluralisme hukum. The Juris, 6(2), 472—484.

Irwansyah. (2021). Penelitian hukum: Piliban metode dan praktik penulisan artikel. Y ogyakarta: Mitra Buana Media.

Ismail, D. E., Mantali, A. R. Y., & Moha, M. R. (2023). The concept of revitalizing traditional institutions in
the criminal law system to realize restorative justice. Jambura Law Review, 5(2), 220—234.

Iswari, F., Handayani, I. G. A. K. R., & Karjoko, L. (2025). Portrait of ulayat land conflicts in Minangkabau
customary law community: Alternative resolutions under Islamic law. A/ Istinbath: Jurnal Hukum
Istam, 10(1), 219-249.

Kadaryanto, B., Kurniawan, A., & Burhanuddin. (2025). Reconstruction of indigenous community inclusion
in village autonomy policy: Towards a substantive autonomy model in Indonesia. .4/ Risalah
Forum Kajian Hukum dan Sosial Kemasyarakatan, 25(1), 1-19.

Kusmayanti, H., Putri, S. A., Fakhriah, E. L., & Rajamanickam, R. (2024). The character of peace in judges’
customary criminal receptions as restorative justice. Journal of Law and Iegal Reform, 5(1), 409—-432.

Manse, M. (2024). The plural legacies of legal pluralism: Local practices and contestations of customary law
in late colonial Indonesia. Legal Pluralism and Critical Social Analysis, 56(3), 328—348.

Marlina, & Mulyadi, M. (2024). Building restorative justice in Gampong as a bottom-up legitimisation of the
protection of children in conflict with the law in Indonesia: Case study in Aceh. Cogent Social
Sciences, 10(1), 2347410.

Muntaqo, F., Febrian, & Pratama, A. D. (2024). Adat law as a foundation for advancing Indonesian agrarian
law to maximise societal welfare. Sriwjaya Law Review, 8(2), 376-392.

| Page 188



Penyelesaian Sengketa Adat Berbasis Lima Bassiqg Dalam Masyarakat Hukum Adat Adolang di Kabupaten Majene

Pudjilianto, B., & Handayani, E. (2022). Penerapan pluralisme hukum dalam masyarakat. Diponegoro Law
Journal, 11(2).

Pradhani, S. 1. (2021). Pendekatan pluralisme hukum dalam studi hukum adat: Interaksi hukum adat dengan
hukum nasional dan internasional. Undang: Jurnal Hukum, 4(1), 81-124.

Pratiwi, A. D., Anwar, M. C,, Yasim, S., & Khaldun, R. I. (2024). Creating an environment free from sexual
violence against women and children within the cultural values of Mitawe in West Sulawesi. Soxzh
Eastern Enrgpean Journal of Public Health, 25, 798—804.

Rochaeti, N., Prasetyo, M. H., Rozah, U., & Patk, J. (2023). A restorative justice system in Indonesia: A
close view from the indigenous peoples’ practices. Sriwijaya Law Review, 7(1), 87-104.

Salam, S., Suhartono, R. M., Nurcahyo, E., Karim, L. O. M., & Bason, E. (2024). Pengakuan hak atas tanah
ulayat masyarakat hukum adat di Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2020 tentang Cipta Kerja:
Perspektif teori hukum kritis. Jurnal Interpretasi Hukum, 5(1), 721-732.

Sihotang, A. P., & Rato, D. (2024). Legal status of customary communities, customary law communities and
indigenous communities as custom law subjects. Journal of Ecohumanism, 3(6), 1690-1702.

| Page 189



