
Jurnal Interpretasi Hukum 

Volume 6, Issue 1, 2025, Page 97-107 

https://doi.org/10.22225/juinhum.6.1.11831.97-107 

 

Teknologi Three-Parent Baby dan 

Implikasinya terhadap Nasab 

Perspektif  Sadd adz-Dzari’ah  

 

Nida Rafiqa Izzati1  |  Nurnazli1  |  Abdul Qodir Zaelani1  |  M. Natsir Asnawi2  |  Rezkia Zahara Lubis3 

Abstract: The Three-Parent Baby Technology (TPBT) is a medical 
innovation aimed at preventing the hereditary transmission of mitochondrial 
disorders by combining genetic material from two women and one man. While 
offering a health solution, this technology raises significant issues in Islamic 
law, particularly regarding lineage clarity (nasab). This study addresses three 
main focuses: first, the concept and development of TPBT in medical science; 
second, the principle of sadd adz-dzari’ah as a method of legal determination in 
Islam; and third, the analysis of TPBT from the sadd adz-dzari’ah perspective 
and its implications for lineage in Islamic family law. Employing a qualitative 
approach through library research, this study draws from primary and 
secondary sources in Islamic legal discourse. The findings indicate that while 
TPBT is clinically effective, it remains uncertain in terms of long-term safety. 
In Islamic law, sadd adz-dzari’ah functions as a legal method that prevents 
harm by closing avenues leading to potential damage (mafsadat). From this 
perspective, TPBT risks obscuring lineage, violating Sharia principles of 
reproduction, posing long-term health risks (for both the woman undergoing the 
procedure and the resulting child), exploiting women, enabling genetic 
engineering abuse, and conflicting with the concept of qadha and qadar. Based 
on its inherent potential for harm, TPBT falls into the category of acts that are 
intrinsically prohibited due to their destructive nature. Scholars agree that such 
actions must be prevented. Therefore, through the lens of sadd adz-dzari’ah, 
TPBT is assessed as causing more harm than benefit and is deemed 
inappropriate for implementation in Islamic family law. 

 

Keywords: islamic family law; lineage; mitochondria; sadd adz-dzari’ah; 
three-parent baby 

 

1. Universitas Islam Negeri Raden 
Intan Lampung 

2. Mahkamah Agung Republik 
Indonesia 

3. Universitas Islam Negeri Sunan 

Kalijaga Yogyakarta 

Correspondence address to: 

Nida Rafiqa Izzati, Pascasarjana 
Hukum Keluarga Islam, Universitas 
Islam Negeri Raden Intan Lampung. 

Email address: 

nidarafiqaizzati@gmail.com 

This article published by Fakultas Hukum, Universitas Warmadewa is open access 
under the term of the Creative Common, CC-BY-SA license  

| Page 97 



Pendahuluan 

Kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi dalam bidang medis telah membawa berbagai 
inovasi yang sebelumnya tidak terbayangkan, salah satunya adalah teknologi three-parent baby. 
Teknologi three-parent baby (bayi tiga orang tua) adalah teknologi kedokteran melalui rekayasa 
genetika yang memungkinkan kelahiran bayi dengan materi genetik dari dua perempuan dan satu 
laki-laki. Bayi ini mewarisi sebagian besar DNA dari ibu dan ayahnya, serta sedikit DNA dari orang 
ketiga. Dalam istilah medis, teknik ini dikenal sebagai terapi penggantian mitokondria (mitochondrial 
replacement therapy) atau perawatan donasi mitokondria (mitochondrial donation treatment) dalam 
prosedur fertilisasi in vitro (IVF). Teknik ini menggantikan mitokondria yang rusak dalam sel telur 
ibu dengan mitokondria sehat dari donor, karena mitokondria yang cacat hanya diwariskan dari ibu 
(Abdul Halim Bin Ibrahim, 2017; Farnezi et al., 2020; Febliza, 2023). 

Mitokondria adalah organel sel yang berperan sebagai pusat produksi energi dengan 
menghasilkan adenosine triphosphate (ATP), yang diperlukan sel untuk berfungsi optimal. Keunikan 
mitokondria terletak pada keberadaan DNA mitokondria (mtDNA), yang terpisah dari DNA inti 
(Febliza, 2023). Kerusakan mitokondria, yang bisa disebabkan oleh mutasi genetik, dapat 
menyebabkan penyakit turunan yang berbahaya seperti Leigh Syndrom (LS), penyakit yang merusak 
sistem saraf pusat dan seringkali berakibat fatal (Rima, 2019). Menurut penelitian, penyakit 
mitokondria menyerang sekitar 1 dari 5.000 hingga 10.000 orang dan dapat menyebabkan 
gangguan metabolik, degeneratif, hingga kematian dini (Febliza, 2023). Karena penyakit ini belum 
ada obatnya, para ilmuwan mengembangkan teknologi three-parent baby yang memungkinkan 
transfer DNA mitokondria agar dapat mencegah penyakit ini diwariskan. Dalam teknologi ini, 
anak yang lahir tetap memiliki mayoritas DNA dari kedua orang tuanya, tetapi dengan tambahan 
DNA mitokondria dari donor yang jumlahnya sekitar 0,1% dari total DNA anak dan tidak 
mempengaruhi karakteristik anak (Gallagher, 2015). Namun, hal ini tetap menimbulkan 
pertanyaan hukum. 

Meskipun memiliki manfaat medis, inovasi teknologi three-parent baby ini juga menimbulkan 
perdebatan panjang dalam berbagai aspek, terutama dalam hukum Islam yang sangat menekankan 
pentingnya kejelasan nasab. Dalam Islam, nasab merupakan aspek yang sangat fundamental dalam 
hukum keluarga, karena berkaitan dengan status hukum anak, kewarisan, perwalian, hubungan 
mahram, dan lainnya (Hasanuddin & Ansori, 2024). Keberadaan DNA dari tiga individu dalam 
tubuh seorang anak menimbulkan pertanyaan, seperti apakah anak ini dinasabkan kepada ayah dan 
ibu kandungnya, ataukah donor mitokondria juga memiliki pengaruh dalam penentuan nasab. 
Oleh karena itu, setiap perkembangan teknologi yang berpotensi mengaburkan garis keturunan 
harus dikaji dengan hati-hati.  

Hingga saat ini, teknologi three-parent baby belum diterapkan di Indonesia, teknologi three-
parent baby sudah mulai diterapkannya di beberapa negara seperti Inggris dan Yunani (Febliza, 
2023) sehingga tidak menutup kemungkinan bahwa suatu saat nanti teknologi ini akan masuk ke 
Indonesia. Selain itu, apabila teknologi ini mampu mengatasi penyakit mitokondria yang 
diturunkan secara genetik, maka ia berpotensi menjadi solusi bagi pasangan yang terancam 
perceraian akibat faktor genetik. Hal ini sejalan dengan hukum di Indonesia yang membolehkan 
perceraian jika salah satu pihak mengalami cacat fisik atau penyakit yang menghalangi pemenuhan 
kewajiban dalam pernikahan, termasuk memiliki keturunan (Izzati, A’dawiyah, et al., 2024). Dalam 
Islam, tujuan pernikahan tidak hanya untuk membangun hubungan antara suami dan istri, tetapi 
juga untuk menjaga ketahanan keluarga (Izzati, Hadi, et al., 2024). Oleh karena itu, pemanfaatan 
teknologi reproduksi dalam upaya mempertahankan rumah tangga perlu ditinjau dari perspektif 
hukum Islam. Terlebih lagi, UU Perkawinan dan Kompilasi Hukum Islam (KHI) belum secara 
khusus mengatur dampak teknologi reproduksi modern seperti three-parent baby. Maka dari itu, 
diperlukan kajian hukum Islam yang komprehensif untuk menilai keabsahannya, dengan fokus 
pada pencegahan potensi kerusakan (mafsadah) sesuai prinsip sadd adz-dzarī‘ah. 

Berangkat dari permasalahan ini, artikel ini akan membahas tiga hal utama. Pertama, konsep 

Teknologi Three-Parent Baby dan Implikasinya terhadap Nasab Perspektif Sadd adz-Dzari’ah  

| Page 98 



Izzati, N, R., et al Jurnal Interpretasi Hukum, Volume 6, Issue 1 

| Page 99 

teknologi three-parent baby serta potensi dampaknya terhadap struktur keluarga dan hukum Islam. 
Kedua, kajian tentang sadd adz-dzarī’ah sebagai metode penetapan hukum dalam Islam yang 
menekankan pencegahan terhadap tindakan yang dapat menimbulkan kebingungan hukum. 
Ketiga, analisis bagaimana teknologi ini berimplikasi terhadap nasab berdasarkan perspektif sadd 

adz-dzarī’ah. Sadd adz-Dzarī’ah merupakan salah satu metode istinbāṭ al-ḥukm dalam agama Islam 
untuk menutup celah yang berpotensi menimbulkan kerusakan (mafsadah). Dengan 
mempertimbangkan pada potensi dampak negatif yang mungkin timbul, seperti kerancuan nasab, 
masalah etika, sosial, dan potensi penyalahgunaan teknologi. Maka dari itu, kajian terhadap 
penerapannya dalam hukum Islam menjadi sangat penting. Melalui penelitian ini, diharapkan dapat 
ditemukan perspektif yang lebih komprehensif dalam merespons fenomena ini dari sudut pandang 
hukum Islam. 

Beberapa penelitian sebelumnya telah membahas teknologi three-parent baby dari berbagai 

perspektif. Disertasi “Teknologi Bayi Tri-Induk Menurut Bioetika Islam Berasaskan Maqāṣid Asy-
Syarī‘ah” karya Abdul Halim bin Ibrahim (Universiti Malaya) menganalisis teknologi ini dengan 

menitikberatkan pada maqāṣid asy-syarī‘ah sebagai kerangka bioetika Islam (Abdul Halim Bin 
Ibrahim, 2017). Di sisi lain, artikel “Three-Parent Babies: Mitochondrial Replacement Therapies” lebih 
berfokus pada aspek ilmiah dan medis, membahas mekanisme terapi penggantian mitokondria 
serta perdebatan etis yang menyertainya (Farnezi et al., 2020). Sementara itu, artikel “Dilema 
Moral Teknik Three-Parent Baby pada Mitochondrial Replacement Therapy” menggunakan pendekatan 
deontologi dan teleologi untuk menelaah aspek moral teknologi three-parent baby (Febliza, 2023). 
Meskipun studi-studi di atas memberikan wawasan yang penting, terdapat beberapa keterbatasan 
utama. Disertasi Abdul Halim berfokus pada bioetika Islam secara umum tanpa membahas 
teknologi ini dari perspektif sadd adz-dzarī’ah. Artikel ilmiah tentang MRT lebih menitikberatkan 
pada aspek medis, tanpa mempertimbangkan hukum Islam sebagai landasan normatif. Sementara 
itu, artikel Febliza lebih menyoroti dilema moral, tetapi tidak memberikan solusi konkret dari 
perspektif hukum Islam. 

Oleh karena itu, penelitian ini menawarkan pendekatan yang berbeda dengan mengkaji 
teknologi three-parent baby dalam konteks hukum keluarga Islam di Indonesia melalui perspektif 
Sadd adz-Dzarī‘ah. Kajian ini bertujuan untuk menjawab bagaimana hukum Islam merespons 
teknologi ini dalam menjaga kejelasan nasab anak, serta memberikan analisis yang dapat dijadikan 
rujukan bagi pembuat kebijakan dalam merumuskan regulasi yang sejalan dengan prinsip-prinsip 
syariah. Mengingat bahwa hukum Islam tidak hanya bersifat normatif tetapi juga adaptif terhadap 
perubahan zaman, maka pendekatan sadd adz-dzarī‘ah digunakan untuk mempertimbangkan aspek 

maṣlaḥah (kemaslahatan) dan mafsadah (kerusakan) dari teknologi ini. Oleh karena itu, kajian ini 
tidak hanya akan menganalisis status hukum three-parent baby dalam Islam tetapi juga memberikan 
perspektif hukum yang lebih luas mengenai implikasinya terhadap struktur keluarga, hak waris 
(mīrāth), dan nasab anak. 

Dengan demikian, kajian ini berupaya memberikan analisis menyeluruh mengenai 
bagaimana hukum Islam merespons tantangan yang muncul akibat teknologi three-parent baby. 

Pendekatan uṣūl al-fiqh melalui konsep sadd adz-dzarī‘ah digunakan untuk menyeimbangkan manfaat 
medis yang ditawarkan dengan perlindungan terhadap prinsip dasar hukum keluarga Islam. Lebih 
jauh lagi, penelitian ini diharapkan dapat menjadi rujukan bagi pembuat kebijakan dalam 
merumuskan aturan yang memungkinkan pemanfaatan teknologi medis tanpa mengabaikan nilai-
nilai inti syariat Islam. Atas dasar itu, penelitian ini mengangkat judul “Teknologi Three-Parent Baby 
dan Implikasinya terhadap Nasab Anak Perspektif Sadd adz-Dzarī‘ah.” 

Metode 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan normatif, yang berfokus 
pada analisis konsep hukum Islam terhadap teknologi three-parent baby melalui prinsip sadd adz-
dzarī’ah. Pendekatan yang digunakan adalah studi kepustakaan (library research), yang melibatkan 
pengkajian terhadap literatur klasik dan kontemporer dalam hukum Islam, serta penelitian ilmiah 



| Page 100 

yang membahas teknologi reproduksi dan implikasi hukumnya. 

Sumber yang digunakan dalam penelitian ini terdiri dari sumber primer dan sumber 
sekunder. Sumber primer meliputi Al-Qur’an dan hadis yang berkaitan dengan hukum nasab dan 

perlindungan keturunan (ḥifẓ an-nasab), serta kitab-kitab uṣūl al-fiqh yang membahas kaidah sadd adz

-dzarī’ah, seperti al-Wajīz fī Uṣūl al-Fiqh karya Abdul Karim Zaidan. Sementara itu, sumber 
sekunder mencakup buku, jurnal ilmiah, dan fatwa dari berbagai lembaga keagamaan yang 
membahas hukum bayi tabung serta teknologi rekayasa genetika dalam Islam. 

Dalam menganalisis data, penelitian ini menggunakan metode deskriptif-kritis, yaitu dengan 
mendeskripsikan konsep teknologi three-parent baby dan dampaknya terhadap hukum keluarga 
Islam, kemudian mengkajinya secara kritis melalui perspektif sadd adz-dzarī’ah. Pendekatan ini 
diharapkan dapat memberikan pemahaman yang lebih mendalam mengenai bagaimana Islam 
merespons perkembangan teknologi ini serta apakah penerapannya dapat dibenarkan dalam 
hukum keluarga Islam. 

Hasil dan Pembahasan 

Konsep dan Perkembangan Teknologi Three-Parent Baby 

Teknologi three-parent baby adalah sebuah teknologi rekayasa genetika di bidang reproduksi 
yang dirancang untuk mencegah pewarisan penyakit mitokondria dari ibu kepada anaknya. Metode 
ini dikenal sebagai Mitochondrial Replacement Therapy (MRT), yaitu teknik yang memungkinkan 
seorang bayi memiliki materi genetik dari tiga individu: ibu biologis, donor mitokondria, dan ayah 
biologis. Konsep utama dalam teknologi ini adalah menggantikan mitokondria yang mengalami 
mutasi dengan mitokondria sehat dari donor, tanpa mengubah DNA inti yang menentukan 
karakteristik utama anak. Dengan demikian, meskipun bayi menerima kontribusi genetik dari tiga 
pihak, lebih dari 99% DNA-nya tetap berasal dari kedua orang tua biologisnya (Febliza, 2023). 

Mitokondria sendiri merupakan organel yang berperan sebagai pusat produksi energi dalam 
sel dan memiliki DNA sendiri (mtDNA). Sejak mutasi mtDNA pertama kali ditemukan pada 
1988, lebih dari 200 mutasi telah teridentifikasi (Farnezi et al., 2020). Penelitian mengungkap 
bahwa mutasi pada mtDNA memiliki dampak signifikan terhadap tubuh manusia, terutama pada 
organ-organ dengan kebutuhan energi tinggi. Kelainan pada gen mtDNA dapat menghambat 
fungsi mitokondria, yang kemudian memicu berbagai penyakit mitokondria. Gangguan ini 
berkaitan dengan sejumlah penyakit metabolik dan degeneratif, serta turut berperan dalam proses 
penuaan dan perkembangan kanker. Beberapa penyakit yang dikaitkan dengan mutasi mtDNA 
meliputi Leber Hereditary Optic Neuropathy (LHON), Myoclonic Epilepsy with Ragged-Red Fibres 
(MERRF), Mitochondrial Encephalopathy, Lactic Acidosis, Stroke-like Episodes (MELAS), serta The 
Syndrome of Neuropathy, Ataxia, dan Retinitis Pigmentosa/Maternally Inherited Leigh Syndrome (NARP/
MILS) (Rima, 2019). 

Perlu diketahui bahwa mutasi mtDNA diwariskan secara maternal, di mana hanya ibu yang 
dapat meneruskannya ke anak-anaknya. Maka dari itu, untuk mencegah penyakit akibat mutasi ini, 
teknologi Three-Parent Baby melalui Mitochondrial Replacement Therapy (MRT) memungkinkan 
penggantian mitokondria yang bermutasi pada ovum ibu biologis dengan mitokondria sehat dari 
ibu donor. Teknik ini memberi harapan bagi perempuan dengan kelainan mitokondria untuk 
memiliki anak yang sehat (Farnezi et al., 2020). Namun, mutasi mtDNA tidak selalu fatal. Jika 
mutasi hanya terjadi pada sebagian mtDNA (heteroplasmi), tubuh masih dapat berfungsi normal. 
Tingkat keparahan penyakit tergantung pada jumlah mutasi dan jaringan tubuh yang terdampak. 
Beberapa individu dengan mutasi tinggi mengalami gangguan serius, sedangkan yang lainnya 
mungkin hanya memiliki gejala ringan atau muncul di usia lanjut. Penyakit akibat mutasi ini sulit 
didiagnosis dan belum memiliki pengobatan yang efektif, hanya terapi paliatif yang tersedia (Abdul 
Halim Bin Ibrahim, 2017). 

Metode diagnosis dan pencegahan penyakit mitokondria saat ini masih terbatas, dengan 

Teknologi Three-Parent Baby dan Implikasinya terhadap Nasab Perspektif Sadd adz-Dzari’ah  



Izzati, N, R., et al Jurnal Interpretasi Hukum, Volume 6, Issue 1 

| Page 101 

beberapa pendekatan utama yang digunakan. Salah satunya adalah Preimplantation Genetic Diagnosis 
(PGD), yang diterapkan dalam prosedur bayi tabung (IVF). PGD memungkinkan seleksi embrio 
berdasarkan tingkat mutasi mtDNA sebelum ditanamkan ke dalam rahim, tetapi metode ini tidak 
efektif pada kasus homoplasmi atau heteroplasmi tingkat tinggi. Selain itu, tingkat keberhasilannya 
tidak mencapai 100% karena embrio yang tampak sehat masih berpotensi mengalami mutasi 
setelah lahir (Farnezi et al., 2020). Alternatif lain adalah Prenatal Diagnosis (PND), yang mencakup 
teknik Chorionic Villus Sampling (CVS) dan amniocentesis untuk mendeteksi mutasi mtDNA pada 
janin selama kehamilan. Meskipun dapat memberikan informasi dini, metode ini tidak dapat 
mencegah atau mengobati penyakit yang diturunkan. Dari segi terapi, suplementasi Koenzim Q10 
(CoQ10) sering digunakan untuk meningkatkan produksi energi seluler dan mengurangi gejala 
penyakit mitokondria, namun sifatnya hanya simptomatis dan tidak dapat menghilangkan mutasi 
mtDNA yang menjadi penyebab utama gangguan tersebut (Abdul Halim Bin Ibrahim, 2017). 

Selain itu, inovasi paling signifikan dalam pencegahan penyakit mitokondria adalah 
Mitochondrial Replacement Therapy (MRT) atau teknologi "three-parent baby". Teknik ini memungkinkan 
perempuan dengan mutasi mtDNA patogen untuk memiliki keturunan yang sehat dengan 
menggantikan mitokondria bermutasi dengan mitokondria sehat dari donor. Beberapa metode 
yang digunakan dalam MRT meliputi Pronuclear Transfer (PNT), Spindle Transfer (ST), Polar Body 
Transfer (PBT), dan Germinal Vesicle Transfer (GVT). PNT dilakukan setelah pembuahan, di mana 
pronukleus dari zigot ibu dengan mutasi mtDNA dipindahkan ke zigot donor yang intinya telah 
dihilangkan. Sementara itu, ST dilakukan sebelum fertilisasi dengan memindahkan spindle maternal 
ke dalam oosit donor yang intinya telah dihilangkan, menghasilkan embrio dengan DNA inti dari 
kedua orang tua biologis tetapi dengan mitokondria sehat dari donor. Teknik PBT memanfaatkan 
polar body yang terbentuk selama pembelahan sel telur sebagai sumber materi genetik yang 
ditransfer ke oosit donor, sementara teknik GVT dilakukan pada tahap lebih awal dengan 
memindahkan vesikula germinal dari oosit ibu ke oosit donor yang intinya telah dihilangkan (Farnezi et 
al., 2020). Dengan kemajuan teknologi MRT, metode ini menjadi solusi revolusioner yang lebih 
unggul dibandingkan metode lain dalam mencegah penurunan mutasi mitokondria kepada 
keturunan, meskipun masih menghadapi berbagai tantangan etika dan hukum, terutama dalam 
perspektif hukum keluarga Islam. 

Secara historis, teknologi three-parent baby ini telah mengalami perkembangan pesat sejak 
pertama kali diperkenalkan pada 1990-an sebagai bagian dari eksperimen dalam prosedur bayi 
tabung (In Vitro Fertilization/IVF). Cikal bakal teknologi ini berawal dari eksperimen dengan teknik 
cytoplasmic transfer yang digunakan untuk meningkatkan keberhasilan pembuahan. Namun demikian, 
karena risiko medis yang belum sepenuhnya dipahami, penggunaannya dibatasi oleh otoritas 
kesehatan. Di Amerika Serikat pada tahun 2001, Food and Drug Administration (FDA) 
memberlakukan larangan penggunaan teknologi manipulasi mitokondria, meski pada akhirnya, di 
tahun 2014, FDA meninjau Kembali aspek ilmiah dari teknologi ini (Rogers, 2022). Sementara itu, 
di Inggris pada tahun 2005, mulai memberikan izin penelitian terhadap metode ini melalui Human 
Fertilization and Embryology Authority (HFEA). Landasan hukum bagi penelitian ini semakin kuat 
setelah amandemen terhadap Human Fertilization and Embryology Act (HFEA) 1990 disetujui oleh 
Parlemen Inggris pada tahun 2008 (Hamzelou, 2023).  

Sejak itu, penelitian berkembang pesat. Pada 2009, ilmuwan di Oregon (Amerika Serikat) 
berhasil menerapkan prosedur Maternal Spindle Transfer (MST) pada monyet, membuka jalan bagi 
penerapan pada manusia (Abdul Halim Bin Ibrahim, 2017). Perdebatan mengenai teknologi ini 
cukup intens di Inggris, yang akhirnya melegalkan Three-Parent Baby melalui Mitochondrial Replacement 
Therapy (MRT) pada 2015, menjadikannya negara pertama yang mengesahkan metode ini. Namun, 
kelahiran bayi pertama melalui teknologi ini justru terjadi di Meksiko pada 2015 oleh tim Dr. John 
Zhang dari New Hope Fertility Center. Prosedur dilakukan di Meksiko karena regulasi di Amerika 
Serikat masih melarang MRT (Reardon, 2016; Rogers, 2022). 

Menariknya, uji klinis pertama untuk teknologi ini melibatkan keluarga Muslim. Orang tua 
bayi yang lahir di Meksiko tersebut adalah Muslim asal Yordania. Mereka menolak metode 
pronuclear transfer karena metode ini mengharuskan penghancuran salah satu embrio. Karena 



| Page 102 

pertimbangan agama, dokter mereka mencoba jalur alternatif yang berhasil, yaitu spindle nuclear 
transfer, yang tidak melibatkan penghancuran sel telur yang telah dibuahi (Saleh, 2017). 

Menurut penelitian, jumlah bayi yang lahir melalui teknologi three-parent baby ini belum 
diketahui secara pasti. Beberapa klinik telah melaporkan sejumlah kasus, tetapi hanya dalam forum 
ilmiah terbatas. Uji coba resmi pertama dari teknologi ini dimulai di Newcastle Fertility Centre, 
Inggris, pada 2017. Sejak saat itu, klinik tersebut memperoleh izin untuk menerapkan MRT pada 
30 pasangan yang berisiko mewariskan penyakit mitokondria kepada anak mereka, sebagaimana 
tercatat dalam dokumen rapat komite persetujuan hukum dari Human Fertilisation & Embryology 
Authority (HFEA), lembaga regulator di Inggris. Namun, para peneliti masih menjaga kerahasiaan 
studi ini dan belum membagikan hasilnya kepada komunitas ilmiah yang lebih luas (Tai, 2016). 

Selain itu, regulasi mengenai teknologi Three-Parent Baby masih menjadi perdebatan global. 
Amerika Serikat belum melegalkan penggunaan teknologi ini (Advisory on Legal Restrictions on the Use 
of Mitochondrial Replacement Techniques to Introduce Donor Mitochondria into Reproductive Cells Intended for 
Transfer into a Human Recipient, 2018), sementara Inggris menerapkannya dengan pengawasan ketat 
dari HFEA (Hamzelou, 2023). Australia telah melegalkan prosedur ini sejak 2022 (Mitochondrial 
Donation, 2024), sedangkan negara lain masih meninjau aspek ilmiah dan etis sebelum mengambil 
keputusan. Ke depan, penelitian lebih lanjut sangat diperlukan untuk memahami dampak jangka 
panjang MRT terhadap kesehatan bayi yang lahir melalui teknologi ini. 

Sadd adz-Dzarī’ah sebagai Metode Penetapan Hukum dalam Islam 

Sadd adz-dzarī’ah diambil dari dua kata sadd yang berarti penghalang, penutup atau sumbatan 
(Alfarisi & Irhamuddin, 2024). Sedangkan kata yang kedua ialah adz-dzarī’ah, yang berarti sarana 
atau jalan menuju sesuatu, baik itu sesuatu yang membawa kemaslahatan maupun kemafsadatan, 
baik dalam bentuk ucapan maupun perbuatan. Namun, istilah adz-dzarā’i’ lebih sering digunakan 
untuk menyebut sarana yang mengarah pada kemafsadatan. Oleh karena itu, ketika dikatakan 
bahwa suatu perkara termasuk dalam sadd adz-dzarā’i’, maka maknanya adalah upaya untuk 
mencegah atau menutup sarana yang dapat mengantarkan pada kemafsadatan (Zaidan, 2014). Cara  
kerja  menggunakan sadd adz-dzarī’ah sebagai metode hukum islam ialah dengan melihat perbuatan 
tersebut benar dan pasti mendatangkan suatu kemafsadatannya serta  melihat  kualitas terjadinya 
kemafsadatannya tersebut  sehingga  bisa menetapkan hukum dilarangnya perbuatan 
tersebut.metode hukum Islam yang berasal dari pemikiran manusia tentu bersifat tidak pasti 
sehingga memiliki kekurang dan ada beberapa problematika dalam pendekatan sadd adz-dzarī’ah 
ialah  menentukan  tingkatan  kualitas  suatu kemafsadatan. Sadd adz-dzarī’ah juga bertujuan 

melindungi lima tujuan utama syariah (maqāṣid al-sharī’ah): menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, 
dan harta. Melalui pencegahan hal-hal yang berpotensi merusak, hukum Islam berupaya 
mempertahankan kelima tujuan ini agar tercipta kesejahteraan bagi umat (Alfarisi & Irhamuddin, 
2024). 

Salah satu dasar hukum dari sadd adz-dzarī’ah adalah Q.S. al-An’am ayat 108: 

َ عَدْوًا بِغيَْرِ عِلْم   ِ فيَسَُبُّوا اللََّّ لِكَ زَيَّنَّا لِكُل ِ  ۗ   وَلََ تسَُبُّوا الَّذِينَ يدَْعُونَ مِن دوُنِ اللََّّ ة  عَمَلهَُمْ كَذََٰ أمَُّ
رْجِعهُُمْ فيَنُبَ ئِهُُم بمَِا كَانوُا يعَْمَلوُنَ  ﴾٨٠١﴿‎ ثمَُّ إِلىََٰ رَب ِهِم مَّ   

Artinya: “Dan janganlah kamu memaki sembahan-sembahan yang mereka sembah selain 
Allah, karena mereka nanti akan memaki Allah dengan melampaui batas tanpa pengetahuan. 
Demikianlah Kami jadikan setiap umat menganggap baik pekerjaan mereka. Kemudian kepada 
Tuhan merekalah kembali mereka, lalu Dia memberitakan kepada mereka apa yang dahulu mereka 
kerjakan”. 

Dari ayat ini dapat dipahami bahwa mencaci berhala dilarang. Larangan ini bertujuan untuk 
mencegah tindakan yang lebih buruk, yaitu orang-orang musyrik mencaci Allah secara berlebihan. 
Ini merupakan contoh dari konsep sadd adz-dzarī‘ah (menutup jalan menuju kemudaratan). 
Meskipun mencaci berhala pada dasarnya bisa dianggap sebagai bentuk penolakan terhadap 
kesyirikan, namun karena hal itu dapat memicu pelecehan terhadap Allah, maka perbuatan 

Teknologi Three-Parent Baby dan Implikasinya terhadap Nasab Perspektif Sadd adz-Dzari’ah  



Izzati, N, R., et al Jurnal Interpretasi Hukum, Volume 6, Issue 1 

| Page 103 

tersebut dilarang (Alfarisi & Irhamuddin, 2024). 

Menurut Syaikh Abdul Karim Zaidan, terdapat beberapa jenis perbuatan yang mengarah 
pada kemafsadatan, hal ini terbagi menjadi dua kategori: pertama, perbuatan yang secara zatnya 
haram karena membawa bahaya dan kerusakan, seperti minum minuman memabukkan, menuduh 
zina tanpa bukti, dan perzinaan yang menyebabkan percampuran nasab. Para ulama sepakat bahwa 
perbuatan ini harus dicegah karena keharamannya sudah jelas. Kedua, perbuatan yang pada 
dasarnya mubah tetapi dapat mengarah pada mafsadat. Perbuatan ini terbagi lagi menjadi tiga jenis. 
Pertama, perbuatan yang jarang menimbulkan mafsadat, sehingga maslahatnya lebih dominan, 
seperti melihat calon istri sebelum menikah atau menanam anggur yang bisa dijadikan khamar. 
Karena mafsadatnya kecil, perbuatan ini tetap diperbolehkan. Kedua, perbuatan yang banyak 
mengarah pada mafsadat sehingga dilarang, seperti menjual senjata di masa fitnah atau 
menyewakan properti untuk kegiatan haram. Ketiga, perbuatan yang pada dasarnya sah tetapi 
disalahgunakan untuk tujuan yang dilarang, seperti menikah dengan niat tahlil atau melakukan 
transaksi jual beli dengan niat riba. Dalam kasus ini, karena mafsadatnya lebih dominan, syariat 
melarangnya (Zaidan, 2014). 

Sadd adz-Dzarī‘ah merupakan salah satu sumber hukum Islam (‘aṣl) yang secara eksplisit 

dijadikan landasan dalam mazhab Mālikī dan Ḥ anbalī. Sementara itu, dalam mazhab Ḥ anafī dan 
Syāfi‘ī, konsep ini tidak disebut sebagai sumber hukum yang berdiri sendiri, tetapi tetap diakui dan 
diterapkan dalam berbagai pembahasan fikih mereka. Meskipun penggunaannya tidak selalu 
dinyatakan secara langsung, pada dasarnya semua mazhab fikih menggunakannya dengan 

pendekatan yang berbeda. Imām Mālik dan Imām Aḥ mad menjadikan sadd adz-dzarī‘ah sebagai 

bagian penting dalam penetapan hukum, sedangkan Imām Abū Ḥ anīfah dan Imām asy-Syāfi‘ī 
lebih membatasi penerapannya, tanpa sepenuhnya menolaknya. Dalam pandangan keduanya, 

konsep ini lebih banyak dikaitkan dengan sumber hukum lain, seperti qiyās dan istiḥsān dalam 

mazhab Ḥ anafī. Hal ini memiliki kemiripan dengan metode yang diterapkan dalam mazhab Syāfi‘ī, 
kecuali dalam aspek ‘urf yang lebih ditekankan dalam mazhab Mālikī (Zahrah, 2013). 

Prinsip sadd adz-dzarī’ah menegaskan prinsip kemaslahatan, memperkuatnya, dan 
mengokohkannya. Hal ini karena sadd adz-dzarī’ah mencegah segala sebab dan sarana yang dapat 
mengarah pada kerusakan, yang pada hakikatnya merupakan bentuk nyata dari kemaslahatan. Oleh 
karena itu, sadd adz-dzarī’ah menjadi penyempurna dan pelengkap prinsip kemaslahatan. Bahkan, 
dalam beberapa kasus, sadd adz-dzarī’ah dapat dikategorikan sebagai bagian dari maslahah mursalah. 
Karena itu, mazhab yang menjadikan maslahah sebagai prinsip utama dan memperjuangkannya, 
seperti Malikiyah dan para pengikutnya, juga menerima konsep sadd adz-dzarī’ah. Mereka 
menetapkan bahwa sarana harus ditutup (dilarang) jika mengarah pada kerusakan, dan dibuka 
(diperbolehkan) jika mengarah pada kemaslahatan yang lebih besar, meskipun pada dasarnya 
sarana tersebut terlarang. Oleh karena itu, mereka membolehkan negara Islam memberikan harta 
kepada negara musuh untuk menghindari keburukan jika negara Islam dalam kondisi lemah. 
Mereka juga membolehkan membayar uang suap jika itu merupakan satu-satunya cara untuk 
mencegah kezaliman atau kemaksiatan yang lebih besar daripada bahaya memberikan suap itu 
sendiri. Selain itu, mereka memperbolehkan membayar tebusan kepada negara musuh untuk 
membebaskan tawanan Muslim, meskipun hukum asalnya melarang memberikan harta kepada 
negara musuh. Namun, dalam kondisi ini, hal tersebut diperbolehkan untuk menghindari bahaya 
yang lebih besar atau meraih kemaslahatan yang lebih besar (Zaidan, 2014). 

 

Teknologi Three-Parent Baby dan Implikasinya terhadap Nasab Anak dalam 
Perspektif  Sadd adz-Dzarī’ah 

Hingga saat ini, belum ada regulasi yang ẓāhir (jelas) dan termaktub (tertulis) dalam hukum 
positif di Indonesia yang secara spesifik mengatur status anak yang lahir dari teknologi three-parent 
baby (TPBT) (Febliza, 2023). Dari sisi regulasi di Indonesia, hukum Islam yang banyak 
diimplementasikan melalui Kompilasi Hukum Islam (KHI) belum mengatur status anak yang lahir 
melalui teknologi ini (Kesowo, 1991). Bahkan dalam kasus bayi tabung yang lebih sederhana 



| Page 104 

sekalipun, hukum Islam menetapkan bahwa pembuahan harus terjadi antara sperma dan sel telur 
dari pasangan suami istri yang sah (Hasanuddin & Ansori, 2024). Dengan demikian, apabila 
seorang anak memiliki tiga orang tua biologis, hal ini bertentangan dengan prinsip dasar keturunan 
dalam Islam, yang menekankan keterhubungan nasab secara jelas dan tidak boleh tercampur. 

Sementara itu, menurut aturan agama Islam, seorang mufti dari Dār al-Iftā’ Mesir 
menegaskan bahwa dalam Islam, prosedur bayi tabung hanya diperbolehkan jika sperma berasal 
dari suami, sel telur dari istri, dan embrio berkembang dalam rahim ibu yang sah dalam 
pernikahan. Dalam kasus three-parent baby, keterlibatan DNA dari pihak ketiga, meskipun dalam 
jumlah kecil, tetap dianggap sebagai percampuran nasab yang dilarang dalam Islam. Pandangan 
serupa dikemukakan oleh Syaikh Al-Sayed Abdel-Bary, yang menegaskan bahwa DNA seorang 
anak harus sepenuhnya berasal dari kedua orang tua yang sah. Jika tidak, maka terjadi 

percampuran nasab (ikhtilāṭ an-nasab), yang bertentangan dengan prinsip hukum Islam (Saleh, 
2017) 

Sebagai bentuk kajian lebih lanjut terhadap hal tersebut, dalam syariat Islam, sadd adz-
dzari'ah—menutup celah terhadap sesuatu yang dapat membawa kepada kemudaratan—menjadi 
landasan penting dalam menetapkan hukum. Segala sesuatu yang berpotensi menimbulkan 
kerusakan (mafsadah), meskipun memiliki manfaat (maslahah), perlu ditinjau ulang secara cermat. 
Salah satu teknologi yang patut dikritisi melalui pendekatan ini adalah Three-Parent Baby (TPBT) 
atau at-tifl dzul abā’ ats-tsalāthah, yakni teknologi reproduksi yang melibatkan tiga orang tua genetik 
guna mencegah penyakit mitokondria. Meskipun tujuan utama TPBT adalah menghindari 
gangguan kesehatan yang diwariskan melalui DNA mitokondria ibu, dampak yang ditimbulkan 
terhadap kejelasan nasab (nasab shar‘ī) menimbulkan berbagai persoalan syar’i. Oleh karena itu, 
dengan prinsip sadd adz-dzari'ah, teknologi ini perlu dikaji secara mendalam dalam hukum Islam. 
Berangkat dari pertimbangan tersebut, Berikut ini penjelasan mengenai pertimbangan-
pertimbangan dalam penetapan hukum TPBT: 

Pengaburan Nasab 

Teknologi Three-Parent Baby (TPBT) melibatkan tiga individu dalam proses penciptaan anak, 
yaitu ayah, ibu, dan donor mitokondria. Meskipun kontribusi genetik pihak ketiga dalam MRT 
sangat kecil, tetap saja hal tersebut bisa berpengaruh terhadap identitas pribadi anak yang 
dilahirkan (Tai, 2016). Hal ini tentunya menimbulkan kebingungan dalam penentuan nasab anak, 
karena Islam menetapkan bahwa nasab harus jelas dan tidak boleh bercampur dengan pihak luar 
selain pasangan sah. Ketidakjelasan nasab ini berimplikasi pada berbagai aspek hukum Islam, 
seperti hak waris, perwalian, dan nafkah. Dalam syariat, anak harus memiliki garis keturunan yang 
sah dari ayah dan ibu yang menikah secara syar‘i, sedangkan TPBT menciptakan situasi di mana 
seorang anak memiliki materi genetik dari tiga orang, sehingga menyalahi prinsip nasab yang lurus 
dalam Islam (Saleh, 2017). 

Penyimpangan dari Prinsip Syariat dalam Reproduksi 

Islam hanya membolehkan teknologi reproduksi berbantu jika sperma dan ovum berasal 
dari pasangan yang sah secara syariat (Muamar, 2013). Namun, TPBT melibatkan pihak ketiga 
sebagai donor mitokondria, yang menyerupai praktik surrogacy atau penyewaan rahim yang 
dilarang dalam Islam. Dalam hukum Islam, percampuran sperma atau ovum dengan pihak asing 
selain pasangan sah dikategorikan sebagai bentuk zina secara hukum fikih, meskipun dilakukan 
melalui teknologi medis. Oleh karena itu, penggunaan TPBT bertentangan dengan prinsip 

kesucian keturunan (ḥifẓ an-nasl) yang menjadi salah satu tujuan utama syariat.   

Potensi Gangguan Kesehatan dalam Jangka Panjang Bagi Anak 

Penggunaan DNA mitokondria dari donor pihak ketiga dalam TPBT menimbulkan risiko 
kesehatan yang belum sepenuhnya diketahui. Efek-efeknya mungkin membawa lebih banyak 
bahaya daripada manfaat. Beberapa penelitian menunjukkan bahwa ketidaksesuaian antara DNA 
mitokondria donor dan DNA inti ibu dapat menyebabkan gangguan metabolik, seperti diabetes 

Teknologi Three-Parent Baby dan Implikasinya terhadap Nasab Perspektif Sadd adz-Dzari’ah  



Izzati, N, R., et al Jurnal Interpretasi Hukum, Volume 6, Issue 1 

| Page 105 

dan penyakit degeneratif lainnya (Tai, 2016). Islam menekankan pentingnya menjaga kesehatan 

jiwa (ḥifẓ an-nafs) sebagai bagian dari maqāṣid asy-syarī‘ah, sehingga jika suatu teknologi memiliki 
lebih banyak mudarat daripada manfaat, maka harus dihindari. Oleh karena itu, ketidakpastian 
mengenai dampak kesehatan TPBT menjadi alasan kuat untuk tidak menggunakannya.  

Risiko terhadap Kesehatan Perempuan yang Terlibat dalam TPBT 

Prosedur bayi tabung (IVF) memiliki efek samping medis yang dapat berdampak negatif 
terhadap kesehatan perempuan, seperti ketidakseimbangan hormon, komplikasi ovarium, dan 
risiko kesehatan jangka panjang. Efek samping medis yang tidak nyaman sering kali sebanding 
dengan manfaat memiliki anak kandung (Tai, 2016). Dalam konteks sadd adz-dzari'ah, risiko ini 
dapat menjadi dasar pelarangan atau pembatasan jika terbukti membahayakan kesehatan 
perempuan. 

Potensi Eksploitasi Perempuan 

Insentif finansial bagi donor sel telur dapat membuka peluang eksploitasi, terutama bagi 
perempuan yang secara ekonomi kurang mampu (Tai, 2016). Hal ini dapat mengarah pada 
perdagangan organ reproduksi, yang bertentangan dengan prinsip kemanusiaan dalam Islam. 
Dalam kaidah sadd adz-dzari'ah, tindakan yang berpotensi membuka jalan bagi eksploitasi dan 
ketidakadilan sosial perlu dicegah sejak awal. 

Potensi Penyalahgunaan untuk Rekayasa Genetika  

Kemajuan teknologi seperti TPBT ini dikhawatirkan apabila digunakan untuk tujuan non-
medis dan menjadi pintu masuk bagi manipulasi genetik lebih lanjut. Hal tersebut membuka 
peluang bagi manusia untuk mengubah sifat genetika anak sesuai keinginan mereka. Jika TPBT 
tidak dikendalikan, dapat terjadi penyalahgunaan dalam bentuk rekayasa genetik untuk 
menciptakan manusia dengan sifat tertentu (designer babies) (Tai, 2016), yang bertentangan dengan 
nilai-nilai Islam. Hal ini bertentangan dengan konsep fitrah manusia dalam Islam, yang 
menegaskan bahwa penciptaan manusia adalah ketetapan Allah. Islam mengajarkan bahwa 
manusia harus menerima takdir penciptaannya tanpa campur tangan yang berlebihan dalam 
perubahan genetika.   

Bertentangan dengan Konsep Qaḍā’ wa Qadar 

Islam mengajarkan bahwa manusia harus menerima takdir yang telah ditetapkan Allah, 
termasuk dalam hal kondisi genetik dan kesehatan. TPBT merupakan bentuk intervensi yang 
berusaha menghindari penyakit genetik dengan cara yang tidak selaras dengan prinsip qadha dan 
qadar. Dalam Islam, segala penyakit dan cobaan merupakan ujian dari Allah, dan manusia 
diperintahkan untuk mencari pengobatan yang halal dan tidak bertentangan dengan syariat. Jika 
suatu metode pengobatan atau pencegahan penyakit lebih banyak menimbulkan mudarat daripada 
manfaat, maka penggunaannya harus dihindari. 

Inilah salah satu alasan mengapa menerima qadar (takdir) merupakan bagian dari iman kita. 
Memang, kemajuan teknologi dan temuan ilmiah sangat mengagumkan dan menggoda. Namun, 
selalu ada hal-hal yang tidak kita ketahui atau yang belum kita yakini sepenuhnya (Saleh, 2017). 
Satu kebenaran yang dapat kita pastikan adalah apa yang telah ditegaskan oleh para malaikat sejak 
dahulu: "Mereka berkata, 'Maha Suci Engkau, kami tidak memiliki pengetahuan selain apa yang telah 
Engkau ajarkan kepada kami. Sesungguhnya Engkaulah Yang Maha Mengetahui, Maha Bijaksana.'" (QS. 
Al-Baqarah: 32). 

Berdasarkan tujuh pertimbangan di atas, TPBT sebaiknya dihindari dalam perspektif hukum 
Islam, diantaranya yaitu pengaburan nasab, penyimpangan dari prinsip syariat dalam reproduksi, 
potensi gangguan kesehatan dalam jangka panjang, risiko terhadap kesehatan perempuan yang 
terlibat dalam TPBT, potensi eksploitasi perempuan, potensi penyalahgunaan untuk rekayasa 
genetika, serta pertentangannya dengan konsep qadha dan qadar. Semua ini menunjukkan bahwa 



| Page 106 

teknologi ini membawa lebih banyak mafsadat daripada maṣlaḥat. Jika dikategorikan berdasarkan 
jenis perbuatan yang mengarah pada mafsadat sebagaimana telah dibahas sebelumnya, TPBT 
termasuk dalam jenis pertama, yaitu perbuatan yang secara zatnya haram karena membawa bahaya 
dan kerusakan. Para ulama sepakat bahwa perbuatan semacam ini harus dicegah karena 
keharamannya sudah jelas. Oleh karena itu, dalam kerangka sadd adz-dzarī‘ah, penggunaan TPBT 
tidak dapat dibenarkan dan sebaiknya tidak diterapkan dalam hukum keluarga Islam.  

Meskipun memiliki anak adalah berkah yang sangat didambakan oleh pasangan suami istri, 

yang terpenting bagi manusia adalah meraih riḍā Allāh. Dialah yang paling mengetahui apa yang 
terbaik bagi hamba-Nya. Sebagaimana firman-Nya: "Boleh jadi kamu membenci sesuatu, padahal itu baik 
bagimu. Dan boleh jadi kamu menyukai sesuatu, padahal itu buruk bagimu. Allah mengetahui, sedangkan 
kamu tidak mengetahui." (QS. Al-Baqarah: 216). Dengan demikian, dalam menghadapi teknologi 
reproduksi modern, umat Islam perlu tetap berpegang teguh pada prinsip-prinsip syariat dan 
mempertimbangkan dampak jangka panjangnya terhadap hukum, sosial, dan moral dalam 
kehidupan. 

Simpulan 

Teknologi three-parent baby melalui Mitochondrial Replacement Therapy (MRT) merupakan 
terobosan genetika untuk mencegah pewarisan penyakit mitokondria dari ibu kepada anak dengan 
mengganti mitokondria yang bermutasi menggunakan mitokondria sehat dari donor. Meskipun 
bayi menerima materi genetik dari tiga individu, lebih dari 99% DNA-nya tetap berasal dari kedua 
orang tua biologis. Teknologi ini menawarkan solusi yang lebih efektif dibandingkan metode 
sebelumnya, namun masih menghadapi banyak pertanyaan, terutama terkait status hukumnya 
dalam agama Islam. Sadd adz-dzarī’ah adalah metode penetapan hukum Islam yang bertujuan 
menutup jalan menuju kemafsadatan, sekalipun perbuatan asalnya mubah. Prinsip ini penting 

dalam menjaga lima maqāṣid asy-syarī‘ah dan menjadi pelengkap dari konsep kemaslahatan. 
Meskipun penggunaannya berbeda-beda di tiap mazhab, semua sepakat akan pentingnya 
mencegah kerusakan sebelum terjadi. 

Berdasarkan analisis sadd adz-dzarī‘ah terhadap teknologi Three-Parent Baby (TPBT), dapat 
disimpulkan bahwa penerapan teknologi ini tidak sesuai dengan prinsip-prinsip syariat Islam. 
Beberapa aspek yang menjadi alasan utama pelarangan TPBT dalam perspektif Islam adalah 
pengaburan nasab, penyimpangan dari prinsip syariat dalam reproduksi, potensi gangguan 
kesehatan jangka panjang, risiko terhadap kesehatan perempuan yang terlibat dalam prosedur ini, 
potensi eksploitasi perempuan, kemungkinan penyalahgunaan untuk rekayasa genetika, serta 
pertentangannya dengan konsep qadha dan qadar. Jika dikategorikan berdasarkan jenis perbuatan 
yang mengarah pada mafsadat, TPBT termasuk dalam kategori perbuatan yang secara zatnya 
diharamkan karena membawa dampak berbahaya dan merusak. Para ulama sepakat bahwa 
perbuatan semacam ini harus dicegah karena keharamannya sudah jelas. Dengan demikian, melalui 
sadd adz-dzarī’ah, TPBT dinilai lebih banyak menimbulkan mafsadat dibanding maslahat dan tidak 
layak diterapkan dalam hukum keluarga Islam. 

Sebagai umat Islam, penting untuk mempertimbangkan bagaimana kemajuan teknologi 
dapat berdampingan dengan kepastian dalam hukum keluarga. Perkembangan ilmu pengetahuan 
seharusnya tidak mengabaikan prinsip-prinsip syariat, melainkan tetap berlandaskan pada nilai-nilai 
Islam. Oleh karena itu, diperlukan sikap kehati-hatian dalam menghadapi inovasi di bidang 
reproduksi, agar manfaat yang dihasilkan tetap lebih besar daripada potensi mudaratnya. Islam 
adalah agama yang mendorong manusia untuk terus mengembangkan ilmu pengetahuan. Mungkin 
suatu hari nanti kita akan menemukan teknik yang lebih baik dan lebih sesuai dengan nilai-nilai 
Islam. 

Daftar Pustaka 
Abdul Halim Bin Ibrahim. (2017). Teknologi Bayi Tri-Induk Menurut Bioetika Islam Berasaskan Maqasid Al-Syariah. 

Teknologi Three-Parent Baby dan Implikasinya terhadap Nasab Perspektif Sadd adz-Dzari’ah  



Izzati, N, R., et al Jurnal Interpretasi Hukum, Volume 6, Issue 1 

| Page 107 

Akademi Pengajian Islam,Universiti Malaya, Kuala Lumpur , 1–365. https://www.proquest.com/
openview/40553ec829616880119288d1e24aa0bf/1?pq-origsite=gscholar&cbl=2026366&diss=y 

Advisory on Legal Restrictions on the Use of Mitochondrial Replacement Techniques to Introduce Donor Mitochondria into Reproductive 
Cells Intended for Transfer into a Human Recipient. (2018). The Food and Drug Administration’s (FDA). https://
www.fda.gov/vaccines-blood-biologics/cellular-gene-therapy-products/advisory-legal-restrictions-use-
mitochondrial-replacement-techniques-introduce-donor-mitochondria?utm_source 

Alfarisi, D. R., & Irhamuddin. (2024). Urgensi Pendekatan Sadd Zarī’ah dalam Pengambilan Putusan Hukum Islam. 
Innovative: Journal Of Social Science Research, 4(6), 4050–4063. https://j-innovative.org/index.php/Innovative/
article/view/16143/11339 

Farnezi, H. C. M., Goulart, A. C. X., Dos Santos, A., Ramos, M. G., & Penna, M. L. F. (2020). Three-Parent Babies: 
Mitochondrial Replacement Therapies. Jornal Brasileiro de Reproducao Assistida, 24(2), 189–196. https://
doi.org/10.5935/1518-0557.20190086 

Febliza, A. (2023). Dilema Moral Teknik “Three-Parents-Baby” Pada Mitochondrial Replacement Therapy. Jurnal Filsafat 
Indonesia, 6(2), 238–245. https://doi.org/10.23887/jfi.v6i2.53689 

Gallagher, J. (2015). Three-Person Babies - not Three-Parent Babies. BBC News. https://www.bbc.com/news/health-
31044255 

Hamzelou, J. (2023). Three-Parent Baby Technique Could Create Babies at Risk of Severe Disease. MIT Technology Review. 
https://www.technologyreview.com/2023/03/02/1069296/three-parent-baby-technique-risk-of-disease/ 

Hasanuddin, A., & Ansori, M. (2024). Nasab Bayi Tabung dalam Perspektif Agama Islam: Tinjauan Hukum. Istìdal: 
Jurnal Studi Hukum Islam, 11(1), 41–51. https://ejournal.unisnu.ac.id/JSHI/article/view/6470/2445 

Izzati, N. R., A’dawiyah, R., & Zaelani, A. Q. (2024). Perceraian Dalam Perspektif Normatif-Yuridis dan Psikologis. 
Journal of Islamic and Law Studies, 8(1), 62–81. https://jurnal.uin-antasari.ac.id/index.php/jils/article/
view/12853 

Izzati, N. R., Hadi, B. K., Putra, A. D., & Sari, S. J. R. (2024). Nusyuz dalam Perspektif Hadis: Analisis Hukum, Hikmah, 
dan Relevansinya di Era Modern. Al-Hasyimi: Jurnal Ilmu Hadis, 1(2), 36–48. https://
journal.nurulqadim.ac.id/index.php/jih/article/view/20 

Kesowo, B. (1991). Kompilasi Hukum Islam. Kepala Biro Hukum dan Perundang-undangan. https://
ia804503.us.archive.org/21/items/khibab-123/KHIbab123.pdf 

Mitochondrial Donation. (2024). Australian Government: Department of Health and Aged Care. https://
www.health.gov.au/our-work/mitochondrial-donation 

Muamar, A. (2013). Ketentuan Nasab Anak Sah, Tidak Sah, Dan Anak Hasil Teknologi Reproduksi Buatan Manusia: 
antara UU Perkawinan dan Fikih Konvensional. Jurnal Al-Ahwal, 6(1), 47–55. https://ejournal.uin-
suka.ac.id/syariah/Ahwal/article/download/1059/967 

Reardon, S. (2016). Reports of ‘Three-Parent Babies’ Multiply. Nature, October, 1–2. https://doi.org/10.1038/
nature.2016.20849 

Rima. (2019). Penyakit Mitokondria: Review. Universitas Padjajaran, December. https://www.researchgate.net/
publication/337825111_Penyakit_Mitokondria_Review 

Rogers, K. (2022). Three-Parent Baby. Britannica. https://www.britannica.com/science/three-parent-baby 

Saleh, A. (2017). ‘3-Parent’ Baby: Science and Stance of Islam. About Islam. https://aboutislam.net/muslim-issues/science-
muslim-issues/3-parent-baby-science-stance-islam/ 

Tai, S. (2016). Mitochondrial Replacement Therapy and the “Three-Parent Baby.” Studies by Undergraduate Researchers at 
Guelph (SURG), 9(1), 48–56. https://journal.lib.uoguelph.ca/index.php/surg/article/view/3800/3947 

Zahrah, M. A. (2013). Ushul Fiqih. PT. Pustaka Firdaus. 

Zaidan, A. K. (2014). al-Wajiz fi Ushul al-Fiqh. Resalah Publishers. 


