Jurnal Interpretasi Hukum

Volume 06, Issue 1, 2025, Page 97-107
https://doi.otg/10.22225 /juinhum.6.1.11831.97-107

OPEN ACCESS

Teknologi Three-Parent Baby dan

Implikasinya terhadap Nasab
Perspektif Sadd adz-Dzari’ah

Nida Rafiqa Izzati' | Nurnazli'! | Abdul Qodir Zaelani! | M. Natsir Asnawi? | Rezkia Zahara Lubis3

1. Universitas Islam Negeri Raden
Intan Lampung

2. Mahkamah Agung Republik
Indonesia

3. Universitas Islam Negeri Sunan

Kalijaga Yogyakarta

Correspondence address to:
Nida Rafiqa Izzati, Pascasarjana
Hukum Keluarga Islam, Universitas

Islam Negeri Raden Intan Lampung.

Email address:
nidarafigaizzati@gmail.com

..................................................

Abstract: The Three-Parent Baby Technology (I'PBT) is a medical
innovation aimed at preventing the hereditary transmission of mitochondrial
disorders by combining genetic material from two women and one man. While
offering a health solution, this technology raises significant issues in Islamic
law, particularly regarding lineage clarity (nasab). This study addresses three
main focuses: first, the concept and development of TPBT in medical science;
second, the principle of sadd adz-dzari’ah as a method of legal determination in
Islams; and third, the analysis of TPBT from the sadd adz-dzari’ab perspective
and its implications for lineage in Islamic family law. Employing a qualitative
approach  through library research, this study draws from primary and
secondary sources in Islamic legal discourse. The findings indicate that while
TPBT is clinically effective, it remains uncertain in terms of long-term safety.
In Islamic law, sadd adz-dgari’al functions as a legal method that prevents
harm by closing avenues leading to potential damage (mafsadat). From this
perspective, TPBT risks obscuring lineage, violating Sharia principles of
reproduction, posing long-term health risks (for both the woman undergoing the
procedure and  the resulting child), exploiting women, enabling genetic
engineering abuse, and conflicting with the concept of qadha and qadar. Based
on 1ts inberent potential for harm, TPBT falls into the category of acts that are
intrinsically probibited due to their destructive nature. Scholars agree that such
actions must be prevented. Therefore, through the lens of sadd adz-dzari’ab,
TPBT is assessed as causing more harm than benefit and is deemed
inappropriate for implementation in Islamic family law.

Keywords: islamic family law; lineage; mitochondria; sadd adz-dzari’aby
three-parent baby

.........................................................................................

@ @ This article published by Fakultas Hukum, Universitas Warmadewa is open access
under the term of the Creative Common, CC-BY-SA license

| Page 97



Teknologi Three-Parent Baby dan Implikasinya terhadap Nasab Perspektif Sadd adz-Dzari’ab

Pendahuluan

Kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi dalam bidang medis telah membawa berbagai
inovasi yang sebelumnya tidak terbayangkan, salah satunya adalah teknologi #hree-parent baby.
Teknologi three-parent baby (bayi tiga orang tua) adalah teknologi kedokteran melalui rekayasa
genetika yang memungkinkan kelahiran bayi dengan materi genetik dari dua perempuan dan satu
laki-laki. Bayi ini mewarisi sebagian besar DNA dari ibu dan ayahnya, serta sedikit DNA dari orang
ketiga. Dalam istilah medis, teknik ini dikenal sebagai terapi penggantian mitokondria (witochondrial
replacement therapy) atau perawatan donasi mitokondria (witochondrial donation treatment) dalam
prosedur fertilisasi 7 vitro (IVF). Teknik ini menggantikan mitokondria yang rusak dalam sel telur
ibu dengan mitokondria sehat dari donor, karena mitokondria yang cacat hanya diwariskan dari ibu
(Abdul Halim Bin Ibrahim, 2017; Farnezi et al., 2020; Febliza, 2023).

Mitokondria adalah organel sel yang berperan sebagai pusat produksi energi dengan
menghasilkan adenosine triphosphate (ATP), yang diperlukan sel untuk berfungsi optimal. Keunikan
mitokondria terletak pada keberadaan DNA mitokondria (mtDNA), yang terpisah dari DNA inti
(Febliza, 2023). Kerusakan mitokondria, yang bisa disebabkan oleh mutasi genetik, dapat
menyebabkan penyakit turunan yang berbahaya seperti Lezgh Syndrom (LS), penyakit yang merusak
sistem saraf pusat dan seringkali berakibat fatal (Rima, 2019). Menurut penelitian, penyakit
mitokondria menyerang sekitar 1 dari 5.000 hingga 10.000 orang dan dapat menyebabkan
gangguan metabolik, degeneratif, hingga kematian dini (Febliza, 2023). Karena penyakit ini belum
ada obatnya, para ilmuwan mengembangkan teknologi #hree-parent baby yang memungkinkan
transfer DNA mitokondria agar dapat mencegah penyakit ini diwariskan. Dalam teknologi ini,
anak yang lahir tetap memiliki mayoritas DNA dari kedua orang tuanya, tetapi dengan tambahan
DNA mitokondria dari donor yang jumlahnya sekitar 0,1% dari total DNA anak dan tidak
mempengaruhi  karakteristik anak (Gallagher, 2015). Namun, hal ini tetap menimbulkan
pertanyaan hukum.

Meskipun memiliki manfaat medis, inovasi teknologi #hree-parent baby ini juga menimbulkan
perdebatan panjang dalam berbagai aspek, terutama dalam hukum Islam yang sangat menekankan
pentingnya kejelasan nasab. Dalam Islam, nasab merupakan aspek yang sangat fundamental dalam
hukum keluarga, karena berkaitan dengan status hukum anak, kewarisan, perwalian, hubungan
mahram, dan lainnya (Hasanuddin & Ansori, 2024). Keberadaan DNA dari tiga individu dalam
tubuh seorang anak menimbulkan pertanyaan, seperti apakah anak ini dinasabkan kepada ayah dan
ibu kandungnya, ataukah donor mitokondria juga memiliki pengaruh dalam penentuan nasab.
Oleh karena itu, setiap perkembangan teknologi yang berpotensi mengaburkan garis keturunan
harus dikaji dengan hati-hati.

Hingga saat ini, teknologi #hree-parent baby belum diterapkan di Indonesia, teknologi zhree-
parent baby sudah mulai diterapkannya di beberapa negara seperti Inggris dan Yunani (Febliza,
2023) schingga tidak menutup kemungkinan bahwa suatu saat nanti teknologi ini akan masuk ke
Indonesia. Selain itu, apabila teknologi ini mampu mengatasi penyakit mitokondria yang
diturunkan secara genetik, maka ia berpotensi menjadi solusi bagi pasangan yang terancam
perceraian akibat faktor genetik. Hal ini sejalan dengan hukum di Indonesia yang membolehkan
perceraian jika salah satu pihak mengalami cacat fisik atau penyakit yang menghalangi pemenuhan
kewajiban dalam pernikahan, termasuk memiliki keturunan (Izzati, A’dawiyah, et al., 2024). Dalam
Islam, tujuan pernikahan tidak hanya untuk membangun hubungan antara suami dan istri, tetapi
juga untuk menjaga ketahanan keluarga (Izzati, Hadi, et al., 2024). Oleh karena itu, pemanfaatan
teknologi reproduksi dalam upaya mempertahankan rumah tangga perlu ditinjau dari perspektif
hukum Islam. Terlebih lagi, UU Perkawinan dan Kompilasi Hukum Islam (KHI) belum secara
khusus mengatur dampak teknologi reproduksi modern seperti three-parent baby. Maka dari itu,
diperlukan kajian hukum Islam yang komprehensif untuk menilai keabsahannya, dengan fokus
pada pencegahan potensi kerusakan (mafsadah) sesuai prinsip sadd adz-dzari‘ab.

Berangkat dati permasalahan ini, artikel ini akan membahas tiga hal utama. Pertama, konsep

| Page 98



Izzati, N, R., et al Jurnal Interpretasi Hukum, V olume 6, Issue 1

teknologi three-parent baby serta potensi dampaknya terhadap struktur keluarga dan hukum Islam.
Kedua, kajian tentang sadd adz-dzari’ab sebagai metode penetapan hukum dalam Islam yang
meneckankan pencegahan terhadap tindakan yang dapat menimbulkan kebingungan hukum.
Ketiga, analisis bagaimana teknologi ini berimplikasi terhadap nasab berdasarkan perspektif sadd
adz-dzari’ah. Sadd ady-Dzar’ah merupakan salah satu metode istinbat al-hukm dalam agama Islam
untuk menutup celah yang berpotensi menimbulkan kerusakan (mafsadah). Dengan
mempertimbangkan pada potensi dampak negatif yang mungkin timbul, seperti kerancuan nasab,
masalah etika, sosial, dan potensi penyalahgunaan teknologi. Maka dari itu, kajian terhadap
penerapannya dalam hukum Islam menjadi sangat penting. Melalui penelitian ini, diharapkan dapat
ditemukan perspektif yang lebih komprehensif dalam merespons fenomena ini dari sudut pandang
hukum Islam.

Beberapa penelitian sebelumnya telah membahas teknologi #hree-parent baby dari berbagai
perspektif. Disertasi “Teknologi Bayi Tri-Induk Menurut Bioetika Islam Berasaskan Magasid Asy-
Syari'ah” karya Abdul Halim bin Ibrahim (Universiti Malaya) menganalisis teknologi ini dengan
menitikberatkan pada magaSid asy-syari‘ah sebagai kerangka bioetika Islam (Abdul Halim Bin
Ibrahim, 2017). Di sisi lain, artikel “Three-Parent Babies: Mitochondrial Replacement Therapies” lebih
berfokus pada aspek ilmiah dan medis, membahas mekanisme terapi penggantian mitokondria
serta perdebatan etis yang menyertainya (Farnezi et al,, 2020). Sementara itu, artikel “Dilema
Moral Teknik Three-Parent Baby pada Mitochondrial Replacement Therapy” menggunakan pendekatan
deontologi dan teleologi untuk menelaah aspek moral teknologi three-parent baby (Febliza, 2023).
Meskipun studi-studi di atas memberikan wawasan yang penting, terdapat beberapa keterbatasan
utama. Disertasi Abdul Halim berfokus pada bioetika Islam secara umum tanpa membahas
teknologi ini dari perspektif sadd adz-dzari’ab. Artikel ilmiah tentang MRT lebih menitikberatkan
pada aspek medis, tanpa mempertimbangkan hukum Islam sebagai landasan normatif. Sementara
itu, artikel Febliza lebih menyoroti dilema moral, tetapi tidak memberikan solusi konkret dari
perspektif hukum Islam.

Oleh karena itu, penelitian ini menawarkan pendekatan yang berbeda dengan mengkaji
teknologi three-parent baby dalam konteks hukum keluarga Islam di Indonesia melalui perspektif
Sadd ady-Dzari‘ah. Kajian ini bertujuan untuk menjawab bagaimana hukum Islam merespons
teknologi ini dalam menjaga kejelasan nasab anak, serta memberikan analisis yang dapat dijadikan
rujukan bagi pembuat kebijakan dalam merumuskan regulasi yang sejalan dengan prinsip-prinsip
syariah. Mengingat bahwa hukum Islam tidak hanya bersifat normatif tetapi juga adaptif terhadap
perubahan zaman, maka pendekatan sadd adz-dzari‘ah digunakan untuk mempertimbangkan aspek
maSlahah (kemaslahatan) dan mafsadah (kerusakan) dati teknologi ini. Oleh karena itu, kajian ini
tidak hanya akan menganalisis status hukum #hree-parent baby dalam Islam tetapi juga memberikan
perspektif hukum yang lebih luas mengenai implikasinya terhadap struktur keluarga, hak waris
(mirath), dan nasab anak.

Dengan demikian, kajian ini berupaya memberikan analisis menyeluruh mengenai
bagaimana hukum Islam merespons tantangan yang muncul akibat teknologi #hree-parent baby.
Pendekatan #ss/ al-figh melalui konsep sadd adz-dzari‘ah digunakan untuk menyeimbangkan manfaat
medis yang ditawarkan dengan perlindungan terhadap prinsip dasar hukum keluarga Islam. Lebih
jauh lagi, penelitian ini diharapkan dapat menjadi rujukan bagi pembuat kebijakan dalam
merumuskan aturan yang memungkinkan pemanfaatan teknologi medis tanpa mengabaikan nilai-
nilai inti syariat Islam. Atas dasar itu, penelitian ini mengangkat judul “Teknologi Three-Parent Baby
dan Implikasinya terhadap Nasab Anak Perspektif Sadd adz-Dzari‘ah.”

Metode

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan normatif, yang berfokus
pada analisis konsep hukum Islam terhadap teknologi zhree-parent baby melalui prinsip sadd adz-
dzari’ah. Pendekatan yang digunakan adalah studi kepustakaan (fbrary research), yang melibatkan
pengkajian terhadap literatur klasik dan kontemporer dalam hukum Islam, serta penelitian ilmiah

| Page 99



Teknologi Three-Parent Baby dan Implikasinya terhadap Nasab Perspektif Sadd adz-Dzari’ab

yang membahas teknologi reproduksi dan implikasi hukumnya.

Sumber yang digunakan dalam penelitian ini terdiri dari sumber primer dan sumber
sekunder. Sumber primer meliputi Al-Qur’an dan hadis yang berkaitan dengan hukum nasab dan
petlindungan keturunan (h#fz an-nasab), serta kitab-kitab #$s/ al-figh yang membahas kaidah sadd ady
-dzariab, seperti al-Wajiz fi Usil al-Figh karya Abdul Karim Zaidan. Sementara itu, sumber
sekunder mencakup buku, jurnal ilmiah, dan fatwa dari berbagai lembaga keagamaan yang
membahas hukum bayi tabung serta teknologi rekayasa genetika dalam Islam.

Dalam menganalisis data, penelitian ini menggunakan metode deskriptif-kritis, yaitu dengan
mendesktipsikan konsep teknologi #hree-parent baby dan dampaknya terhadap hukum keluarga
Islam, kemudian mengkajinya secara kritis melalui perspektif sadd adi-dzariah. Pendekatan ini
diharapkan dapat memberikan pemahaman yang lebih mendalam mengenai bagaimana Islam
merespons perkembangan teknologi ini serta apakah penerapannya dapat dibenarkan dalam
hukum keluarga Islam.

Hasil dan Pembahasan
Konsep dan Perkembangan Teknologi Three-Parent Baby

Teknologi three-parent baby adalah sebuah teknologi rekayasa genetika di bidang reproduksi
yang dirancang untuk mencegah pewarisan penyakit mitokondria dari ibu kepada anaknya. Metode
ini dikenal sebagai Mitochondrial Replacement Therapy (MRT), yaitu teknik yang memungkinkan
seorang bayi memiliki materi genetik dari tiga individu: ibu biologis, donor mitokondria, dan ayah
biologis. Konsep utama dalam teknologi ini adalah menggantikan mitokondria yang mengalami
mutasi dengan mitokondria sehat dari donor, tanpa mengubah DNA inti yang menentukan
karakteristik utama anak. Dengan demikian, meskipun bayi menerima kontribusi genetik dari tiga
pihak, lebih dari 99% DNA-nya tetap berasal dari kedua orang tua biologisnya (Febliza, 2023).

Mitokondria sendiri merupakan organel yang berperan sebagai pusat produksi energi dalam
sel dan memiliki DNA sendiri (mtDNA). Sejak mutasi mtDNA pertama kali ditemukan pada
1988, lebih dari 200 mutasi telah teridentifikasi (Farnezi et al., 2020). Penelitian mengungkap
bahwa mutasi pada mtDNA memiliki dampak signifikan terhadap tubuh manusia, terutama pada
organ-organ dengan kebutuhan energi tinggi. Kelainan pada gen mtDNA dapat menghambat
fungsi mitokondria, yang kemudian memicu berbagai penyakit mitokondria. Gangguan ini
berkaitan dengan sejumlah penyakit metabolik dan degeneratif, serta turut berperan dalam proses
penuaan dan perkembangan kanker. Beberapa penyakit yang dikaitkan dengan mutasi mtDNA
meliputi  Leber Hereditary Optic Neuropathy (LHON), Myoclonic Epilepsy with Ragged-Red Fibres
(MERRF), Mitochondrial Encephalopathy, Lactic Acidosis, Stroke-like Episodes (MELAS), serta The
Syndrome of Neuropathy, Ataxia, dan Retinitis Pigmentosa/ Maternally Inberited 1eigh Syndrome (NARP/
MILS) (Rima, 2019).

Perlu diketahui bahwa mutasi mtDNA diwariskan secara maternal, di mana hanya ibu yang
dapat meneruskannya ke anak-anaknya. Maka dari itu, untuk mencegah penyakit akibat mutasi ini,
teknologi  Three-Parent Baby melalui  Mitochondrial Replacement Therapy (MRT) memungkinkan
penggantian mitokondria yang bermutasi pada ovum ibu biologis dengan mitokondria sehat dari
ibu donor. Teknik ini memberi harapan bagi perempuan dengan kelainan mitokondria untuk
memiliki anak yang sehat (Farnezi et al.,, 2020). Namun, mutasi mtDNA tidak selalu fatal. Jika
mutasi hanya terjadi pada sebagian mtDNA (heteroplasmi), tubuh masih dapat berfungsi normal.
Tingkat keparahan penyakit tergantung pada jumlah mutasi dan jaringan tubuh yang terdampak.
Beberapa individu dengan mutasi tinggi mengalami gangeuan serius, sedangkan yang lainnya
mungkin hanya memiliki gejala ringan atau muncul di usia lanjut. Penyakit akibat mutasi ini sulit
didiagnosis dan belum memiliki pengobatan yang efektif, hanya terapi paliatif yang tersedia (Abdul
Halim Bin Ibrahim, 2017).

Metode diagnosis dan pencegahan penyakit mitokondria saat ini masih terbatas, dengan

| Page 100



Izzati, N, R., et al Jurnal Interpretasi Hukum, V olume 6, Issue 1

beberapa pendekatan utama yang digunakan. Salah satunya adalah Presmplantation Genetic Diagnosis
(PGD), yang diterapkan dalam prosedur bayi tabung (IVF). PGD memungkinkan seleksi embrio
berdasarkan tingkat mutasi mtDNA sebelum ditanamkan ke dalam rahim, tetapi metode ini tidak
efektif pada kasus homoplasmi atau heteroplasmi tingkat tinggi. Selain itu, tingkat keberhasilannya
tidak mencapai 100% karena embrio yang tampak sehat masih berpotensi mengalami mutasi
setelah lahir (Farnezi et al., 2020). Alternatif lain adalah Prenatal Diagnosis (PND), yang mencakup
teknik Chorionic Villus Sampling (CVS) dan ammiocentesis untuk mendeteksi mutasi mtDNA pada
janin selama kehamilan. Meskipun dapat memberikan informasi dini, metode ini tidak dapat
mencegah atau mengobati penyakit yang diturunkan. Dari segi terapi, suplementasi Koengin Q10
(CoQ10) sering digunakan untuk meningkatkan produksi energi seluler dan mengurangi gejala
penyakit mitokondria, namun sifatnya hanya simptomatis dan tidak dapat menghilangkan mutasi
mtDNA yang menjadi penyebab utama gangguan tersebut (Abdul Halim Bin Ibrahim, 2017).

Selain itu, inovasi paling signifikan dalam pencegahan penyakit mitokondria adalah
Mitochondrial Replacement Therapy (MRT) atau teknologi "three-parent baby". Teknik ini memungkinkan
perempuan dengan mutasi mtDNA patogen untuk memiliki keturunan yang sechat dengan
menggantikan mitokondria bermutasi dengan mitokondria sehat dari donor. Beberapa metode
yang digunakan dalam MRT meliputi Pronuclear Transfer (PNT), Spindle Transfer (ST), Polar Body
Transfer PBT), dan Germinal Vesicle Transfer (GVT). PNT dilakukan setelah pembuahan, di mana
pronuklens dari zigot ibu dengan mutasi mtDNA dipindahkan ke zigot donor yang intinya telah
dihilangkan. Sementara itu, ST dilakukan sebelum fertilisasi dengan memindahkan spindle maternal
ke dalam oosit donor yang intinya telah dihilangkan, menghasilkan embrio dengan DNA inti dari
kedua orang tua biologis tetapi dengan mitokondria sehat dari donor. Teknik PBT memanfaatkan
polar body yang terbentuk selama pembelahan sel telur sebagai sumber materi genetik yang
ditransfer ke oosit donor, sementara teknik GVT dilakukan pada tahap lebih awal dengan
memindahkan vesikula germinal dati oosit ibu ke oosit donor yang intinya telah dihilangkan (Farnezi et
al., 2020). Dengan kemajuan teknologi MRT, metode ini menjadi solusi revolusioner yang lebih
unggul dibandingkan metode lain dalam mencegah penurunan mutasi mitokondria kepada
keturunan, meskipun masih menghadapi berbagai tantangan etika dan hukum, terutama dalam
perspektif hukum keluarga Islam.

Secara historis, teknologi three-parent baby ini telah mengalami perkembangan pesat sejak
pertama kali diperkenalkan pada 1990-an sebagai bagian dari eksperimen dalam prosedur bayi
tabung (In 1itro Fertilization/I1/F). Cikal bakal teknologi ini berawal dati eksperimen dengan teknik
eytoplasmic transfer yang digunakan untuk meningkatkan keberhasilan pembuahan. Namun demikian,
karena risiko medis yang belum sepenuhnya dipahami, penggunaannya dibatasi oleh otoritas
kesechatan. Di Amerika Serikat pada tahun 2001, Food and Drug Administration (FDA)
memberlakukan larangan penggunaan teknologi manipulasi mitokondria, meski pada akhirnya, di
tahun 2014, FDA meninjau Kembali aspek ilmiah dari teknologi ini (Rogers, 2022). Sementara itu,
di Inggris pada tahun 2005, mulai memberikan izin penelitian terhadap metode ini melalui Human
Fertilization and Embryology Authority (HFEA). Landasan hukum bagi penelitian ini semakin kuat
setelah amandemen tethadap Huwman Fertilization and Embryology Act (HFEA) 1990 disetujui oleh
Parlemen Inggris pada tahun 2008 (Hamzelou, 2023).

Sejak itu, penelitian berkembang pesat. Pada 2009, ilmuwan di Oregon (Amerika Serikat)
berhasil menerapkan prosedur Maternal Spindle Transfer (MST) pada monyet, membuka jalan bagi
penerapan pada manusia (Abdul Halim Bin Ibrahim, 2017). Perdebatan mengenai teknologi ini
cukup intens di Inggris, yang akhirnya melegalkan Three-Parent Baby melalui Mitochondrial Replacement
Therapy (MRT) pada 2015, menjadikannya negara pertama yang mengesahkan metode ini. Namun,
kelahiran bayi pertama melalui teknologi ini justru terjadi di Meksiko pada 2015 oleh tim Dr. John
Zhang dari New Hope Fertility Center. Prosedur dilakukan di Meksiko karena regulasi di Amerika
Serikat masih melarang MRT (Reardon, 2016; Rogers, 2022).

Menariknya, uji klinis pertama untuk teknologi ini melibatkan keluarga Muslim. Orang tua
bayi yang lahir di Meksiko tersebut adalah Muslim asal Yordania. Mereka menolak metode
pronuclear transfer karena metode ini mengharuskan penghancuran salah satu embrio. Karena

| Page 101



Teknologi Three-Parent Baby dan Implikasinya terhadap Nasab Perspektif Sadd adz-Dzari’ab

pertimbangan agama, dokter mereka mencoba jalur alternatif yang berhasil, yaitu spindle nuclear
transfer, yang tidak melibatkan penghancuran sel telur yang telah dibuahi (Saleh, 2017).

Menurut penelitian, jumlah bayi yang lahir melalui teknologi #hree-parent baby ini belum
diketahui secara pasti. Beberapa klinik telah melaporkan sejumlah kasus, tetapi hanya dalam forum
ilmiah terbatas. Uji coba resmi pertama dari teknologi ini dimulai di Newcastle Fertility Centre,
Inggris, pada 2017. Sejak saat itu, klinik tersebut memperoleh izin untuk menerapkan MRT pada
30 pasangan yang berisiko mewariskan penyakit mitokondria kepada anak mereka, sebagaimana
tercatat dalam dokumen rapat komite persetujuan hukum dari Human Fertilisation &> Embryology
Authority HFEA), lembaga regulator di Inggris. Namun, para peneliti masih menjaga kerahasiaan
studi ini dan belum membagikan hasilnya kepada komunitas ilmiah yang lebih luas (Tai, 2016).

Selain itu, regulasi mengenai teknologi Three-Parent Baby masih menjadi perdebatan global.
Amerika Serikat belum melegalkan penggunaan teknologi ini (Advisory on Legal Restrictions on the Use
of Mitochondrial Replacement Techniques to Introduce Donor Mitochondria into Reproductive Cells Intended for
Transfer into a Human Recipient, 2018), sementara Inggris menerapkannya dengan pengawasan ketat
dari HFEA (Hamzelou, 2023). Australia telah melegalkan prosedur ini sejak 2022 (Mitochondrial
Donation, 2024), sedangkan negara lain masih meninjau aspek ilmiah dan etis sebelum mengambil
keputusan. Ke depan, penelitian lebih lanjut sangat diperlukan untuk memahami dampak jangka
panjang MRT terhadap kesehatan bayi yang lahir melalui teknologi ini.

Sadd adz-Dzar’ah sebagai Metode Penetapan Hukum dalam Islam

Sadd adz-dzari’ah diambil dari dua kata sadd yang berarti penghalang, penutup atau sumbatan
(Alfarisi & Irhamuddin, 2024). Sedangkan kata yang kedua ialah adg-dzari’ah, yang berarti sarana
atau jalan menuju sesuatu, baik itu sesuatu yang membawa kemaslahatan maupun kemafsadatan,
baik dalam bentuk ucapan maupun perbuatan. Namun, istilah adz-dzara’’ lebih sering digunakan
untuk menyebut sarana yang mengarah pada kemafsadatan. Oleh karena itu, ketika dikatakan
bahwa suatu perkara termasuk dalam sadd ady-dyara’’’, maka maknanya adalah upaya untuk
mencegah atau menutup sarana yang dapat mengantarkan pada kemafsadatan (Zaidan, 2014). Cara
kerja menggunakan sadd adz-dzari’ah sebagai metode hukum islam ialah dengan melihat perbuatan
tersebut benar dan pasti mendatangkan suatu kemafsadatannya serta melihat kualitas terjadinya
kemafsadatannya tersebut  sehingga  bisa menetapkan hukum dilarangnya perbuatan
tersebut.metode hukum Islam yang berasal dari pemikiran manusia tentu bersifat tidak pasti
sehingga memiliki kekurang dan ada beberapa problematika dalam pendekatan sadd adz-dzari’ab
ialah menentukan tingkatan kualitas suatu kemafsadatan. Sadd adz-dzariah juga bertujuan

melindungi lima tujuan utama syariah (waqasid al-shari’ah): menjaga agama, jiwa, akal, keturunan,
dan harta. Melalui pencegahan hal-hal yang berpotensi merusak, hukum Islam berupaya
mempertahankan kelima tujuan ini agar tercipta kesejahteraan bagi umat (Alfarisi & Irhamuddin,
2024).

Salah satu dasar hukum dari sadd adz-dzari’ah adalah Q.S. al-An’am ayat 108:
< U S S5 ko &3 o o . _& ds 7 @ 2 - so. - % 33 % W3
?@L\s-;u\dﬁl_wélﬁ - CL:' )gé:t\jdc all ) grina Al U9 e Osed Gl 1 gl Y g

2

40 Gstas 1 8 L o388 aghn 3 s ) &

Artinya: “Dan janganlah kamu memaki sembahan-sembahan yang mereka sembah selain
Allah, karena mereka nanti akan memaki Allah dengan melampaui batas tanpa pengetahuan.
Demikianlah Kami jadikan setiap umat menganggap baik pekerjaan mereka. Kemudian kepada
Tuhan merekalah kembali mereka, lalu Dia memberitakan kepada mereka apa yang dahulu mereka
kerjakan”.

Dari ayat ini dapat dipahami bahwa mencaci berhala dilarang. Larangan ini bertujuan untuk
mencegah tindakan yang lebih buruk, yaitu orang-orang musyrik mencaci Allah secara berlebihan.
Ini merupakan contoh dati konsep sadd ady-dyariah (menutup jalan menuju kemudaratan).
Meskipun mencaci berhala pada dasarnya bisa dianggap sebagai bentuk penolakan terhadap
kesyirikan, namun karena hal itu dapat memicu pelecehan terhadap Allah, maka perbuatan

| Page 102



Izzati, N, R., et al Jurnal Interpretasi Hukum, V olume 6, Issue 1

tersebut dilarang (Alfarisi & Irhamuddin, 2024).

Menurut Syaikh Abdul Karim Zaidan, terdapat beberapa jenis perbuatan yang mengarah
pada kemafsadatan, hal ini terbagi menjadi dua kategori: pertama, perbuatan yang secara zatnya
haram karena membawa bahaya dan kerusakan, seperti minum minuman memabukkan, menuduh
zina tanpa bukti, dan perzinaan yang menyebabkan percampuran nasab. Para ulama sepakat bahwa
perbuatan ini harus dicegah karena keharamannya sudah jelas. Kedua, perbuatan yang pada
dasarnya mubah tetapi dapat mengarah pada mafsadat. Perbuatan ini terbagi lagi menjadi tiga jenis.
Pertama, perbuatan yang jarang menimbulkan mafsadat, sehingga maslahatnya lebih dominan,
seperti melihat calon istri sebelum menikah atau menanam anggur yang bisa dijadikan khamar.
Karena mafsadatnya kecil, perbuatan ini tetap diperbolehkan. Kedua, perbuatan yang banyak
mengarah pada mafsadat sehingga dilarang, seperti menjual senjata di masa fitnah atau
menyewakan properti untuk kegiatan haram. Ketiga, perbuatan yang pada dasarnya sah tetapi
disalahgunakan untuk tujuan yang dilarang, seperti menikah dengan niat tahlil atau melakukan
transaksi jual beli dengan niat riba. Dalam kasus ini, karena mafsadatnya lebih dominan, syariat
melarangnya (Zaidan, 2014).

Sadd adz-Dzari‘ah merupakan salah satu sumber hukum Islam (‘a$) yang secara eksplisit
dijadikan landasan dalam mazhab Maliki dan Hanball. Sementara itu, dalam mazhab Hanaff dan
Syafif, konsep ini tidak disebut sebagai sumber hukum yang berdiri sendiri, tetapi tetap diakui dan
diterapkan dalam berbagai pembahasan fikih mereka. Meskipun penggunaannya tidak selalu
dinyatakan secara langsung, pada dasarnya semua mazhab fikih menggunakannya dengan
pendekatan yang berbeda. Imam Malik dan Imam Ahmad menjadikan sadd adz-dzari‘ah sebagai
bagian penting dalam penetapan hukum, sedangkan Imam Abu Hanifah dan Imam asy-Syafi1
lebih membatasi penerapannya, tanpa sepenuhnya menolaknya. Dalam pandangan keduanya,
konsep ini lebih banyak dikaitkan dengan sumber hukum lain, seperti gsyas dan #stihsan dalam

mazhab Hanafi. Hal ini memiliki kemiripan dengan metode yang diterapkan dalam mazhab Syafif,
kecuali dalam aspek u7fyang lebih ditekankan dalam mazhab Maliki (Zahrah, 2013).

Prinsip  sadd adz-dzariah menegaskan prinsip kemaslahatan, memperkuatnya, dan
mengokohkannya. Hal ini karena sadd adz-dzari’'ah mencegah segala sebab dan sarana yang dapat
mengarah pada kerusakan, yang pada hakikatnya merupakan bentuk nyata dari kemaslahatan. Oleh
karena itu, sadd ady-dyari’ah menjadi penyempurna dan pelengkap prinsip kemaslahatan. Bahkan,
dalam beberapa kasus, sadd adz-dzariab dapat dikategorikan sebagai bagian dari maslahab mursalah.
Karena itu, mazhab yang menjadikan maslahah sebagai prinsip utama dan memperjuangkannya,
seperti Malikiyah dan para pengikutnya, juga menerima konsep sadd adz-dzari’ah. Mereka
menetapkan bahwa sarana harus ditutup (dilarang) jika mengarah pada kerusakan, dan dibuka
(diperbolehkan) jika mengarah pada kemaslahatan yang lebih besar, meskipun pada dasarnya
sarana tersebut terlarang. Oleh karena itu, mereka membolehkan negara Islam memberikan harta
kepada negara musuh untuk menghindari keburukan jika negara Islam dalam kondisi lemah.
Mereka juga membolehkan membayar uvang suap jika itu merupakan satu-satunya cara untuk
mencegah kezaliman atau kemaksiatan yang lebih besar daripada bahaya memberikan suap itu
sendiri. Selain itu, mereka memperbolehkan membayar tebusan kepada negara musuh untuk
membebaskan tawanan Muslim, meskipun hukum asalnya melarang memberikan harta kepada
negara musuh. Namun, dalam kondisi ini, hal tersebut diperbolehkan untuk menghindari bahaya
yang lebih besar atau meraih kemaslahatan yang lebih besar (Zaidan, 2014).

Teknologi Three-Parent Baby dan Implikasinya terhadap Nasab Anak dalam
Perspektif Sadd adz-Dzarr’ah

Hingga saat ini, belum ada regulasi yang zahir (jelas) dan fermaktub (tertulis) dalam hukum
positif di Indonesia yang secara spesifik mengatur status anak yang lahir dari teknologi hree-parent
baby (TPBT) (Febliza, 2023). Dari sisi regulasi di Indonesia, hukum Islam yang banyak
diimplementasikan melalui Kompilasi Hukum Islam (KKHI) belum mengatur status anak yang lahir
melalui teknologi ini (Kesowo, 1991). Bahkan dalam kasus bayi tabung yang lebih sederhana

| Page 103



Teknologi Three-Parent Baby dan Implikasinya terhadap Nasab Perspektif Sadd adz-Dzari’ab

sekalipun, hukum Islam menetapkan bahwa pembuahan harus terjadi antara sperma dan sel telur
dari pasangan suami istri yang sah (Hasanuddin & Ansori, 2024). Dengan demikian, apabila
seorang anak memiliki tiga orang tua biologis, hal ini bertentangan dengan prinsip dasar keturunan
dalam Islam, yang menekankan keterhubungan nasab secara jelas dan tidak boleh tercampur.

Sementara itu, menurut aturan agama Islam, seorang mufti dati Dar allfta’ Mesir
menegaskan bahwa dalam Islam, prosedur bayi tabung hanya diperbolehkan jika sperma berasal
dari suami, sel telur dari istri, dan embrio berkembang dalam rahim ibu yang sah dalam
pernikahan. Dalam kasus #hree-parent baby, keterlibatan DNA dari pihak ketiga, meskipun dalam
jumlah kecil, tetap dianggap sebagai percampuran nasab yang dilarang dalam Islam. Pandangan
serupa dikemukakan oleh Syaikh Al-Sayed Abdel-Bary, yang menegaskan bahwa DNA seorang
anak harus sepenuhnya berasal dari kedua orang tua yang sah. Jika tidak, maka terjadi
percampuran nasab (ikbtilat an-nasab), yang bertentangan dengan prinsip hukum Islam (Saleh,
2017)

Sebagai bentuk kajian lebih lanjut terhadap hal tersebut, dalam syariat Islam, sadd adz-
dzari'al—menutup celah terhadap sesuatu yang dapat membawa kepada kemudaratan—menjadi
landasan penting dalam menetapkan hukum. Segala sesuatu yang berpotensi menimbulkan
kerusakan (wafsadah), meskipun memiliki manfaat (maslabab), petlu ditinjau ulang secara cermat.
Salah satu teknologi yang patut dikritisi melalui pendekatan ini adalah Three-Parent Baby (TPBT)
atau ar-tifl dul aba’ ats-tsalathabh, yakni teknologi reproduksi yang melibatkan tiga orang tua genetik
guna mencegah penyakit mitokondria. Meskipun tujuan utama TPBT adalah menghindari
gangguan kesehatan yang diwariskan melalui DNA mitokondria ibu, dampak yang ditimbulkan
tethadap kejelasan nasab (#asab shar?) menimbulkan berbagai persoalan syar’i. Oleh karena itu,
dengan ptinsip sadd adz-dzari'ah, teknologi ini petlu dikaji secara mendalam dalam hukum Islam.
Berangkat dari pertimbangan tersebut, Berikut ini penjelasan mengenai pertimbangan-
pertimbangan dalam penetapan hukum TPBT:

Pengaburan Nasab

Teknologi Three-Parent Baby (TPBT) melibatkan tiga individu dalam proses penciptaan anak,
yaitu ayah, ibu, dan donor mitokondria. Meskipun kontribusi genetik pihak ketiga dalam MRT
sangat kecil, tetap saja hal tersebut bisa berpengaruh terhadap identitas pribadi anak yang
dilahirkan (Tai, 2016). Hal ini tentunya menimbulkan kebingungan dalam penentuan nasab anak,
karena Islam menetapkan bahwa nasab hatus jelas dan tidak boleh bercampur dengan pihak luar
selain pasangan sah. Ketidakjelasan nasab ini berimplikasi pada berbagai aspek hukum Islam,
seperti hak waris, perwalian, dan nafkah. Dalam syariat, anak harus memiliki garis keturunan yang
sah dari ayah dan ibu yang menikah secara syari, sedangkan TPBT menciptakan situasi di mana
seorang anak memiliki materi genetik dari tiga orang, sehingga menyalahi prinsip nasab yang lurus
dalam Islam (Saleh, 2017).

Penyimpangan dari Prinsip Syariat dalam Reproduksi

Islam hanya membolehkan teknologi reproduksi berbantu jika sperma dan ovum berasal
dari pasangan yang sah secara syariat (Muamar, 2013). Namun, TPBT melibatkan pihak ketiga
sebagai donor mitokondria, yang menyerupai praktik surrogacy atau penyewaan rahim yang
dilarang dalam Islam. Dalam hukum Islam, percampuran sperma atau ovum dengan pihak asing
selain pasangan sah dikategorikan sebagai bentuk zina secara hukum fikih, meskipun dilakukan
melalui teknologi medis. Oleh karena itu, penggunaan TPBT bertentangan dengan prinsip
kesucian keturunan (h#fz an-nasi) yang menjadi salah satu tujuan utama syariat.

Potensi Gangguan Kesehatan dalam Jangka Panjang Bagi Anak

Penggunaan DNA mitokondria dari donor pihak ketiga dalam TPBT menimbulkan risiko
kesehatan yang belum sepenuhnya diketahui. Efek-efeknya mungkin membawa lebih banyak
bahaya daripada manfaat. Beberapa penelitian menunjukkan bahwa ketidaksesuaian antara DNA
mitokondria donor dan DNA inti ibu dapat menyebabkan gangguan metabolik, seperti diabetes

| Page 104



Izzati, N, R., et al Jurnal Interpretasi Hukum, V olume 6, Issue 1

dan penyakit degeneratif lainnya (Tai, 2016). Islam meneckankan pentingnya menjaga keschatan
jiiwa (hifz an-nafs) sebagai bagian dati maqasid asy-syari‘ah, schingga jika suatu teknologi memiliki
lebih banyak mudarat daripada manfaat, maka harus dihindari. Oleh karena itu, ketidakpastian
mengenai dampak kesehatan TPBT menjadi alasan kuat untuk tidak menggunakannya.

Risiko terhadap Kesehatan Perempuan yang Terlibat dalam TPBT

Prosedur bayi tabung (I'F) memiliki efek samping medis yang dapat berdampak negatif
terthadap kesehatan perempuan, seperti ketidakseimbangan hormon, komplikasi ovarium, dan
risiko kesehatan jangka panjang. Efek samping medis yang tidak nyaman sering kali sebanding
dengan manfaat memiliki anak kandung (Tai, 2016). Dalam konteks sadd adz-dzari'ab, tisiko ini
dapat menjadi dasar pelarangan atau pembatasan jika terbukti membahayakan kesehatan
perempuan.

Potensi Eksploitasi Perempuan

Insentif finansial bagi donor sel telur dapat membuka peluang eksploitasi, terutama bagi
perempuan yang secara ekonomi kurang mampu (Tai, 2016). Hal ini dapat mengarah pada
perdagangan organ reproduksi, yang bertentangan dengan prinsip kemanusiaan dalam Islam.
Dalam kaidah sadd adz-dzari'ah, tindakan yang berpotensi membuka jalan bagi eksploitasi dan
ketidakadilan sosial perlu dicegah sejak awal.

Potensi Penyalahgunaan untuk Rekayasa Genetika

Kemajuan teknologi seperti TPBT ini dikhawatirkan apabila digunakan untuk tujuan non-
medis dan menjadi pintu masuk bagi manipulasi genetik lebih lanjut. Hal tersebut membuka
peluang bagi manusia untuk mengubah sifat genetika anak sesuai keinginan mereka. Jika TPBT
tidak dikendalikan, dapat terjadi penyalahgunaan dalam bentuk rekayasa genetik untuk
menciptakan manusia dengan sifat tertentu (designer babies) (Tai, 2016), yang bertentangan dengan
nilai-nilai Islam. Hal ini bertentangan dengan konsep fitrah manusia dalam Islam, yang
menegaskan bahwa penciptaan manusia adalah ketetapan Allah. Islam mengajarkan bahwa
manusia harus menerima takdir penciptaannya tanpa campur tangan yang berlebihan dalam
perubahan genetika.

Bertentangan dengan Konsep Qada’ wa Qadar

Islam mengajarkan bahwa manusia harus menerima takdir yang telah ditetapkan Allah,
termasuk dalam hal kondisi genetik dan kesehatan. TPBT merupakan bentuk intervensi yang
berusaha menghindari penyakit genetik dengan cara yang tidak selaras dengan prinsip gadba dan
gadar. Dalam Islam, segala penyakit dan cobaan merupakan ujian dari Allah, dan manusia
diperintahkan untuk mencari pengobatan yang halal dan tidak bertentangan dengan syariat. Jika
suatu metode pengobatan atau pencegahan penyakit lebih banyak menimbulkan mudarat daripada
manfaat, maka penggunaannya harus dihindari.

Inilah salah satu alasan mengapa menerima gadar (takdir) merupakan bagian dari iman kita.
Memang, kemajuan teknologi dan temuan ilmiah sangat mengagumkan dan menggoda. Namun,
selalu ada hal-hal yang tidak kita ketahui atau yang belum kita yakini sepenuhnya (Saleh, 2017).
Satu kebenaran yang dapat kita pastikan adalah apa yang telah ditegaskan oleh para malaikat sejak
dahulu: "Mereka berkata, 'Maha Suci Engkau, kami tidak memiliki pengetabuan selain apa yang telah
Engkan ajarkan kepada kami. Sesunggubnya Engkanlah Yang Maha Mengetabui, Maba Bijaksana."' (QS.
Al-Baqarah: 32).

Berdasarkan tujuh pertimbangan di atas, TPBT sebaiknya dihindari dalam perspektif hukum
Islam, diantaranya yaitu pengaburan nasab, penyimpangan dari prinsip syatiat dalam reproduksi,
potensi gangguan kesehatan dalam jangka panjang, risiko terhadap kesehatan perempuan yang
terlibat dalam TPBT, potensi eksploitasi perempuan, potensi penyalahgunaan untuk rekayasa
genetika, serta pertentangannya dengan konsep gadba dan gadar. Semua ini menunjukkan bahwa

| Page 105



Teknologi Three-Parent Baby dan Implikasinya terhadap Nasab Perspektif Sadd adz-Dzari’ab

teknologi ini membawa lebih banyak mafsadat datipada maslahat. Jika dikategorikan berdasarkan
jenis perbuatan yang mengarah pada mafsadat sebagaimana telah dibahas sebelumnya, TPBT
termasuk dalam jenis pertama, yaitu perbuatan yang secara zatnya haram karena membawa bahaya
dan kerusakan. Para ulama sepakat bahwa perbuatan semacam ini harus dicegah karena
keharamannya sudah jelas. Oleh karena itu, dalam kerangka sadd adz-dzari‘ah, penggunaan TPBT
tidak dapat dibenarkan dan sebaiknya tidak diterapkan dalam hukum keluarga Islam.

Meskipun memiliki anak adalah berkah yang sangat didambakan oleh pasangan suami istri,
yang terpenting bagi manusia adalah meraih rida A/lah. Dialah yang paling mengetahui apa yang
terbaik bagi hamba-Nya. Sebagaimana firman-Nya: "Boleh jadi kammn membenci sesuatn, padabal itn baik
bagimu. Dan boleh jadi kamu menynkai sesnatu, padabal itu burnk bagimn. Allah mengetabui, sedangkan
kamn tidak mengetabui.” (QS. Al-Baqgarah: 216). Dengan demikian, dalam menghadapi teknologi
reproduksi modern, umat Islam perlu tetap berpegang teguh pada prinsip-prinsip syatiat dan
mempertimbangkan dampak jangka panjangnya terhadap hukum, sosial, dan moral dalam
kehidupan.

Simpulan

Teknologi three-parent baby melalui Mitochondrial Replacement Therapy (MRT) merupakan
terobosan genetika untuk mencegah pewarisan penyakit mitokondria dari ibu kepada anak dengan
mengganti mitokondria yang bermutasi menggunakan mitokondria sehat dari donor. Meskipun
bayi menerima materi genetik dari tiga individu, lebih dari 99% DNA-nya tetap berasal dari kedua
orang tua biologis. Teknologi ini menawarkan solusi yang lebih efektif dibandingkan metode
sebelumnya, namun masih menghadapi banyak pertanyaan, terutama terkait status hukumnya
dalam agama Islam. Sadd adz-dzari’ah adalah metode penetapan hukum Islam yang bertujuan
menutup jalan menuju kemafsadatan, sekalipun perbuatan asalnya mubah. Prinsip ini penting
dalam menjaga lima magqaSid asy-syariah dan menjadi pelengkap dari konsep kemaslahatan.
Meskipun penggunaannya berbeda-beda di tiap mazhab, semua sepakat akan pentingnya
mencegah kerusakan sebelum terjadi.

Berdasarkan analisis sadd adz-dzari‘ah terhadap teknologi Three-Parent Baby (TPBT), dapat
disimpulkan bahwa penerapan teknologi ini tidak sesuai dengan prinsip-prinsip syariat Islam.
Beberapa aspek yang menjadi alasan utama pelarangan TPBT dalam perspektif Islam adalah
pengaburan nasab, penyimpangan dari prinsip syariat dalam reproduksi, potensi gangguan
kesehatan jangka panjang, risiko terhadap kesehatan perempuan yang terlibat dalam prosedur ini,
potensi eksploitasi perempuan, kemungkinan penyalahgunaan untuk rekayasa genetika, serta
pertentangannya dengan konsep gadha dan gadar. Jika dikategorikan berdasarkan jenis perbuatan
yang mengarah pada mafsadat, TPBT termasuk dalam kategori perbuatan yang secara zatnya
diharamkan karena membawa dampak berbahaya dan merusak. Para ulama sepakat bahwa
perbuatan semacam ini harus dicegah karena keharamannya sudah jelas. Dengan demikian, melalui
sadd adz-dzari’ahb, TPBT dinilai lebih banyak menimbulkan mafsadat dibanding maslahat dan tidak
layak diterapkan dalam hukum keluarga Islam.

Sebagai umat Islam, penting untuk mempertimbangkan bagaimana kemajuan teknologi
dapat berdampingan dengan kepastian dalam hukum keluarga. Perkembangan ilmu pengetahuan
scharusnya tidak mengabaikan prinsip-prinsip syariat, melainkan tetap berlandaskan pada nilai-nilai
Islam. Oleh karena itu, diperlukan sikap kehati-hatian dalam menghadapi inovasi di bidang
reproduksi, agar manfaat yang dihasilkan tetap lebih besar daripada potensi mudaratnya. Islam
adalah agama yang mendorong manusia untuk terus mengembangkan ilmu pengetahuan. Mungkin
suatu hari nanti kita akan menemukan teknik yang lebih baik dan lebih sesuai dengan nilai-nilai
Islam.

Daftar Pustaka

Abdul Halim Bin Ibrahim. (2017). Teknologi Bayi Tri-Induk Menurut Bioetika Islam Berasaskan Maqasid Al-Syariah.

| Page 106



Izzati, N, R., et al Jurnal Interpretasi Hukum, V olume 6, Issue 1

Akademi  Pengajian  Islam, Universiti  Malaya, Kuala Lumpnr, 1-365. https://www.proquest.com/
openview/40553¢c829616880119288d1¢24aa0bf/ 17pg-origsite=gscholar&cbl=2026366&diss=y

Advisory on Legal Restrictions on the Use of Mitochondrial Replacement Techniques to Introduce Donor Mitochondria into Reproductive
Cells Intended for Transfer into a Human Recipient. (2018). The Food and Drug Administration’s (FDA). https://
www.fda.gov/vaccines-blood-biologics/ cellular-gene-therapy-products/advisory-legal-restrictions-use-
mitochondrial-replacement-techniques-introduce-donor-mitochondria?utm_source

Alfarisi, D. R., & Irhamuddin. (2024). Urgensi Pendekatan Sadd Zar’ah dalam Pengambilan Putusan Hukum Islam.
Innovative: Journal Of Social Science Research, 4(6), 4050—-4063. https://j-innovative.org/index.php/Innovative/
article/view/16143/11339

Farnezi, H. C. M., Goulart, A. C. X., Dos Santos, A., Ramos, M. G., & Penna, M. L. F. (2020). Three-Parent Babies:
Mitochondrial Replacement Thetapies. Jornal Brasileiro de Reproducao Assistida, 24(2), 189-196. https://
doi.org/10.5935/1518-0557.20190086

Febliza, A. (2023). Dilema Moral Teknik “Three-Parents-Baby” Pada Mitochondrial Replacement Therapy. Jurmal Filsafat
Indonesia, 6(2), 238-245. https:/ /doi.org/10.23887/jfi.v6i2.53689

Gallagher, ]. (2015). Three-Person Babies - not Three-Parent Babies. BBC News. https://www.bbc.com/news/health-
31044255

Hamzelou, J. (2023). Three-Parent Baby Technigue Could Create Babies at Risk of Severe Disease. MIT Technology Review.
https://www.technologyreview.com/2023/03/02/1069296/ three-parent-baby-technique-trisk-of-disease/

Hasanuddin, A., & Ansori, M. (2024). Nasab Bayi Tabung dalam Perspektif Agama Islam: Tinjauan Hukum. Istidal:
Jurnal Studi Hukum Islam, 11(1), 41-51. https:/ /cjournal.unisnu.ac.id/JSHI/article/view/6470/2445

Izzati, N. R., A’dawiyah, R., & Zaelani, A. Q. (2024). Perceraian Dalam Perspektif Normatif-Yuridis dan Psikologis.
Journal of Islamic and Law Studies, 8(1), 62-81. https://jurnal.uin-antasari.ac.id/index.php/jils/article/
view/12853

Izzati, N. R., Hadi, B. K., Putra, A. D., & Sari, S. J. R. (2024). Nusyuz dalam Perspektif Hadis: Analisis Hukum, Hikmah,
dan Relevansinya di Era Modetn. _A-Hagyimi:  Jurnal  Ilmu  Hadis, 1(2), 36-48. https://
journal.nurulqadim.ac.id/index.php/jih/article/view/20

Kesowo, B. (1991). Kompilasi Hukum Isiam. Kepala Biro Hukum dan Perundang-undangan. https://
1a804503.us.archive.org/21/items/khibab-123 /KHIbab123.pdf

Mitochondrial Donation. (2024). Australian Government: Department of Health and Aged Care. https://
www.health.gov.au/out-work/mitochondtial-donation

Muamar, A. (2013). Ketentuan Nasab Anak Sah, Tidak Sah, Dan Anak Hasil Teknologi Reproduksi Buatan Manusia:
antara UU Perkawinan dan Fikih Konvensional. Jumal AlAbwal, 6(1), 47-55. https://cjournal.uin-
suka.ac.id/syariah/ Ahwal/article/download/1059/967

Reardon, S. (2016). Reports of ‘Three-Parent Babies” Multiply. Nature, October, 1-2. https://doi.org/10.1038/
nature.2016.20849

Rima. (2019). Penyakit Mitokondria: Review. Uniersitas Padjajaran, December. https:/ /www.researchgate.net/
publication/337825111_Penyakit_Mitokondria_Review

Rogers, K. (2022). Three-Parent Baby. Britannica. https:/ /www.btitannica.com/science/ three-parent-baby

Saleh, A. (2017). 3-Parent’ Baby: Science and Stance of Islam. About Islam. https://aboutislam.net/muslim-issues/science-
muslim-issues/3-patent-baby-science-stance-islam/

Tai, S. (2016). Mitochondrial Replacement Therapy and the “Three-Parent Baby.” Studies by Undergraduate Researchers at
Guelph (SURG), 9(1), 48-56. https:/ /journal.lib.uoguelph.ca/index.php/sutg/article/view/3800/3947

Zahrah, M. A. (2013). Ushul Figih. PT. Pustaka Firdaus.
Zaidan, A. K. (2014). al-Wajiz fi Ushul al-Figh. Resalah Publishers.

| Page 107



