Jurnal Interpretasi Hukum
Volume 5, Issue 3, 2024, Page 1193-1206
https://doi.org/10.22225 /juinhum.5.3.2024.1193-1206 OPEN(G)ACCESS

Konstruksi Pemikiran Yusuf Al-
Qardhawi Dalam Pembaruan

Hukum Keluarga Islam

Nida Rafiqa Izzati! | Bagus Kusumo Hadi! | Taufik Pajar Pebriansyah! | M Fadhil
Azzam Arfa! | Arroyan Na'im!

1. Pascasarjana Hukum Keluarga Abstract. In the last few decades, the Islamic world has

Islam, Universitas Islam Negeti experienced profound changes, including Islamic Law. One of
the figures who tried to build a construction of thought to reform
Islamic law was Shaykh Yusuf Al-Qardhawi. So this article aims
Cotrespondence address to: to review in depth the background, thoughts, methods,
principles, and relevance of Qardhawi's thoughts on Islamic

Raden Intan Lampung, Indonesia

Nida Rafiqa Izzati, family law. Writing this article applies the literature review
Universitas Islam Negeri Raden Intan | method by collecting qualitative data found from various
Lampung, Indonesia relevant written sources. From this research, it was found that

Qardhawi had progressive thinking, especially in the context of
Email address: Islamic law. He emphasized inclusiveness, adaptation to
nidarafiqaizzati@gmail.com changing times, and remaining loyal to the basic principles of

Islamic teachings. Like his legal istinbath method, Qardhawi
developed a method that can accommodate changing times and
community needs, such as; Ijtihad intiqa'i, ijtihad insha'i, and
ijtihad intiqa'i insha'i. Meanwhile, regarding the principles of
reading Islamic law, Qardhawi has concepts such as being
moderate, free from taqlid and fanaticism towards a school of
thought, providing convenience, expressing opinions in
language that is easy to understand, and refusing to discuss
useless issues. Before his legacy, he had also produced works
covering contemporary issues, including books entitled Priority
Figh, Zakat Figh, and others. His thoughts have big
implications for the development of Islamic family law, among
Qardhawi's thoughts related to Islamic Family Law in Indonesia
is the ability to have family planning (KB).

Keywords: family planning islamic law reform; yusuf al-qardbawi

@ @ This article published by Fakultas Hukum, Universitas Warmadewa is open access
under the term of the Creative Common, CC-BY-SA license

| Page 1193



mailto:nidarafiqaizzati@gmail.com

Konstruksi Pemikiran Y usuf Al-Qardbawi Dalam Pembaruan Hukum Kelnarga Islam

Pendahuluan

Islam telah mengatur setiap aspek kehidupan umatnya dari yang paling kecil hingga yang di
luar jangkauan manusia, solusi untuk setiap permasalahan hukum dapat ditemukan dalam alquran.
Namun apabila terdapat situasi ketika hukum tidak diuraikan secara eksplisit di dalam alquran,
jawabannya dapat dicari melalui kata-kata atau tindakan visual Nabi, yang dikenal sebagai Hadis
atau Sunnah. Meski begitu, Hukum Islam, sebagai kumpulan norma dan aturan yang mengatur
kehidupan umat Muslim, terus menghadapi tantangan besar dalam mengakomodasi perubahan
sosial dan tuntutan modernitas. Dalam konteks ini, Islam memberikan otoritas kepada "mujtahid"
untuk menangani permasalahan tersebut, memanfaatkan potensi mereka, dan merujuk pada
prinsip-prinsip yang ada di Alquran dan Sunnah melalui ijtihad. Dengan demikian, Islam, sebagai
agama "rabmatan i al-'alamin”, tetap relevan di berbagai kondisi dan lokasi (Akbar, 2012).

Dalam konteks ini, tokoh intelektual kontemporer seperti Almarhum Syaikh Yusuf Al-
Qardhawi memiliki peran sentral dalam membangun konstruksi pemikiran untuk membarukan
hukum Islam. Kontribusinya yang signifikan terletak pada upayanya dalam memahami dan
menafsirkan hukum islam dengan konteks zaman modern (Akbar, 2012). Dengan perubahan
zaman dan kondisi sosial yang terus berkembang, pemahaman ulang terhadap hukum Islam
menjadi suatu kebutuhan.

Maka dapat diketahui seberapa relevan dan urgen-nya konstruksi pemikiran Al-Qardhawi
dalam pembaruan hukum Islam ini penting untuk dipahami. Oleh karena itu, artikel ini akan
menjelajahi lebih jauh perjalanan intelektual Al-Qardhawi, dimulai dengan menjelajahi bagaimana
riwayat dan latar belakang kehidupan beliau, sejauh mana latar belakang kehidupannya
mempengaruhi corak pemikiran beliau, bagaimana metode istinbath hukum yang beliau terapkan,
apa saja prinsip-prinsip pembacaan Hukum Islam Kontemporer menurut beliau, apa saja ragam
produk pemikiran dan ide-ide pembaruan yang beliau hasilkan, serta bagaimana relevansi
pemikiran beliau terhadap perkembangan hukum keluarga Islam.

Tulisan ini akan berupaya menjawab pertanyaan-pertanyaan di atas dan menguraikan
konstruksi pemikiran Yusuf Al-Qardhawi dalam pembaruan hukum Islam dengan menyelidiki
berbagai dimensi yang relevan dan signifikan. Untuk menjawab rumusan-rumusan masalah di atas,
penelitian ini menerapkan metode kajian kepustakaan dengan menghimpun data kualitatif yang
ditemukan dari berbagai sumber tulisan yang relevan. Sumber utama yang digunakan adalah kitab-
kitab karangan Syaikh Yusuf Al-Qardhawi dan sumber pendukung lainnya merupakan jurnal-jurnal
yang membahas tentang Syaikh Yusuf Al-Qardhawi.

Berdasarkan pemaparan diatas maka penulis menilai bahwa konstruksi pemikiran Syaikh
Yusuf Al-Qardhawi dalam pembaruan hukum islam ini penting untuk dibahas karena dalam
penelitiannya, penulis belum menemukan tulisan yang membahas secara komprehensif dan detail
tentang hal tersebut, maka penulis akan membahasnya dalam artikel ini. Adapun sebagai tokoh
yang terus berkontribusi, pemikiran Al-Qaradawi menjadi bahan refleksi bagi mereka yang tertarik
pada perkembangan hukum Islam dalam menghadapi kompleksitas zaman modern. Serta, melalui
pemahaman yang lebih mendalam, diharapkan dapat muncul wawasan yang lebih luas dan inklusif
dalam menghadapi tantangan-tantangan kontemporer dalam ranah hukum Islam.

Metode

Metode penelitian yang dipakai pada pembahasan ini ialah penelitian kepustakaan (Zbrary
research) yakni penelitian yang dijalankan dengan memakai literatur (kepustakaan) baik melalui
buku, catatan, ataupun laporan dari hasil riset terdahulu dengan menggunakan pendekatan historis
dan normative.

Adapun metode analisis data yang dipakai ialah deskriptif analitik, yakni sebuah metode

| Page 1194



Izzati, N, R., et a/ Jurnal Interpretasi Hukum, 1 olume 5, Issue 3

yang mengkaji kelompok manusia, objek, kondisi, sistem pemikiran, serta kejadian pada masa
sekarang. Analisis deskriptif analitik ini dipergunakan supaya mengungkapkan data penelitian
sehingga dapat ditarik kesimpulan dari pokok masalah judul.

Hasil dan Pembahasan
Riwayat dan Latar Belakang Kehidupan Yusuf Al-Qardhawi

Syaikh Yusuf Al-Qardhawi memiliki nama lengkap Yusuf bin Abdullah bin Ali bin Yusuf Al
-Qaradhawi. Di antara masyarakat internasional dan akademik, beliau dikenal sebagai Dr Yusuf Al-
Qaradhawi atau Syaikh Yusuf Al-Qaradhawi. Beliau lahir di sebuah desa kecil di Mesir bernama
Shaft Turab, 9 September 1926 di Al Mahallah Al-Kubra, daerah Al-Muhafazah Al-Gharbiyyah,
yakni di kampung yang terletak berdekatan kota Tanta. Beliau mengeluarkan hembusan napas
terakhir pada usia yang ke-96 tahun di kediaman nya, Qatar, pada siang hari 26 September 2022.
Kabar duka disebarkan secara langsung lewat akun sosial media Twitter resmi beliau @alqaradawy
pada senin sore hari. Penyebab meninggalnya tidak diuraikan tetapi almarhum menderita sakit
sejak beberapa tahun terakhir, dan belum ada informasi juga mengenai rincian pemakamannya
(Suhartono, 2022). Semoga Allah memberinya kedamaian dan menempatkannya dalam kedamaian
serta keluarga kerabat yang ditinggalkan diberikan kesabaran.

Al-Qardhawi berasal dari keluarga yang teguh dalam beragama. Keluarga dari pihak ayahnya
beketja dalam sektor pertanian. Sedangkan keluarga dari pihak ibunya bergelut dalam bidang
perniagaan. Ayahnya Abdullah meninggal dunia saat beliau baru berumur dua tahun.
Sepeninggalan ayahnya, Al-Qardhawi tinggal bersama ayah saudaranya yaitu pamannya. Dia
merawat Al-Qaradhawi dengan penuh perhatian. Dia memandang pamannya sebagai figur ayah
dan sepupunya sebagai saudara, terutama karena dia adalah anak tunggal. Saat berumur lima tahun,
pamannya membawanya belajar mengaji Alquran. Kemudian ketika usianya mencapai 10 tahun,
dia berhasil menghafal Alquran seperti halnya pamannya yang juga seorang penghafal Alquran,
sebelum beliau diangkat menjadi imam di kampungnya (Majid, 2016).

Syaikh Yusuf Al-Qardhawi menyelesaikan pendidikan dasar hingga tingkat lanjut di Ma’had
Thantha. Setelah menyelesaikan studi, ia melanjutkan ke Fakultas Ushuluddin di Universitas Al-
Azhar, meraih gelar summa cum lande pada tahun 1952. Dikarenakan terlibat dengan gerakan
Ikhwanul Muslimin, Al-Qardhawi mengalami masa penahanan, di penjara Raja Farouk pada usia
23 tahun pada 1949. Pada April 1950, saat terjadi Revolusi Juni di Mesir, beliau ditangkap kembali.
Akibat kekejaman rezim pada saat itu, pada tahun 1961, Syaikh Yusuf Al-Qardhawi meninggalkan
Mesir dan pindah ke Qatar. Beliau juga juga terkenal karena khutbah-khutbahnya yang
kontroversial, sehingga ia pernah dilarang menjadi khatib di sebuah masjid di daerah Zamale,
Kairo, karena dianggap menciptakan opini publik tentang ketidakadilan rezim pada masa itu.

Gelar doktor diperoleh oleh beliau pada tahun 1972 melalui disertasi yang berjudul "Zakat
dan Dampaknya dalam Penanggulangan Kemiskinan". Disertasi tersebut kemudian dikembangkan
menjadi sebuah kitab yang diberi judul Figh Az-Zakat. Karya ini mencakup secara komprehensif
isu zakat dengan pendekatan yang lebih modern. Selanjutnya, ketika berada di Qatar, beliau
mendirikan Fakultas Syariah di Universitas Qatar dan membentuk pusat kajian sejarah dan sunnah
Nabi. Akhirnya, Syaikh Al-Qardhawi memperoleh kewarganegaraan Qatar dan memilih Doha
sebagai tempat tinggalnya.

Syaikh Al-Qardhawi memiliki tujuh anak, dengan empat putri dan tiga putra. Sebagai
seorang ulama yang sangat terbuka, beliau memberikan kebebasan kepada anak-anaknya untuk
mengejar pendidikan sesuai minat, bakat, dan kecenderungan masing-masing tanpa membedakan
antara anak perempuan dan laki-laki. Salah satu putrinya meraih gelar doktor dalam fisika nuklir di
Ingoris, sedangkan putri keduanya meraih gelar doktor dalam kimia, juga dari Inggris. Putri yang
ketiga sedang menempuh program S-3, sementara putri yang keempat telah menyelesaikan
pendidikan S-1 di Universitas Texas, Amerika. Anak laki-laki pertama beliau menempuh S-3 dalam

| Page 1195



Konstruksi Pemikiran Y usuf Al-Qardbawi Dalam Pembaruan Hukum Kelnarga Islam

teknik elektro di Amerika, sedangkan anak laki-laki kedua belajar di Universitas Dar Al-Ulum,
Mesir. Anak laki-laki termuda telah menyelesaikan kuliahnya di jurusan listrik di fakultas teknik.

Melihat dari variasi pendidikan anak-anaknya, dapat terlihat bagaimana sikap dan
pandangan Dr. Yusuf Al-Qardhawi terhadap pendidikan modern. Dari ketujuh anaknya, hanya
satu yang menempuh pendidikan di Universitas Dar Al-Ulum, Mesir, dengan fokus pada
pendidikan Agama. Sementara itu, anak-anak yang lainnya mengambil pendidikan umum, dan
semuanya berada di Barat. Hal ini mencerminkan sikap Al-Qardhawi sebagai seorang ulama yang
menolak pemisahan ilmu secara dikotomis. Baginya, semua ilmu dapat bersifat islami atau tidak
islami, tergantung pada individu yang memahami dan mengaplikasikannya. Al-Qardhawi meyakini
bahwa pemisahan ilmu secara dikotomis telah menghambat kemajuan umat Islam.

Yusuf Al-Qardhawi diakui sebagai seorang ulama dan pemikir Islam yang memiliki
keunikan dan keistimewaan. Keunikan ini berasal dari cara atau metodologi khasnya dalam
menyampaikan pesan Islam. Melalui metodenya ini, beliau dengan mudah diterima di kalangan
dunia Barat sebagai seorang pemikir yang selalu menampilkan Islam dengan cara yang ramah,
santun, dan moderat. Kapasitasnya yang unik juga membuatnya sering diundang untuk menghadiri
pertemuan internasional bersama para pemimpin agama di Eropa dan Amerika sebagai wakil dari
kelompok Islam.

Pemikiran dan dakwah yang diemban oleh Yusuf Al-Qardhawi memainkan peran vital
dalam pergerakan Islam kontemporer. Waktunya yang dihabiskan untuk melayani Islam,
memberikan ceramah, dan menyampaikan pandangan keislaman dalam berbagai konteks dan
tempat, telah menjadikan pengaruhnya sebagai seorang Syaikh Al-Qardhawi menjadi sosok
kontributor besar di banyak penjuru dunia, terutama dalam gerakan Islam kontemporer
(Qardhawi, 2010).

Pengaruh Latar Belakang Kehidupan Terhadap Corak Pemikiran Yusuf Al-
Qardhawi

Ketika berusia 5 tahun, Yusuf Al-Qardhawi diajarkan menulis dan menghafal Alquran
secara intensif oleh pamannya. Pada usia 10 tahun, beliau sudah mampu menghafal seluruh surat
dalam Alquran dengan lancar dan menguasai tajwid dengan sempurna. Keterampilannya dalam
bidang Alquran saat remaja membuat orang-orang di sekitar kampungnya memanggilnya dengan
nama Syeikh Qardhawi (Qardhawi, 1994). Berkat kefasthan dan kemerduannya dalam
melantunkan ayat Alquran, Yusuf Al-Qardhawi sering diminta untuk menjadi imam dalam salat
magrib, isya, dan shubuh. Hanya sedikit orang yang tidak terharu saat salat di belakang Yusuf Al-
Qardhawi. Setelah menyelesaikan Sekolah Dasar, Yusuf Qardhawi melanjutkan pendidikannya di
Ma'had (Pesantren) Thantha selama empat tahun, dan kemudian melanjutkan ke tingkat menengah
selama lima tahun. Studinya dilanjutkan di Universitas Al-Azhar Kairo, memfokuskan pada studi
agama di Fakultas Ushuluddin hingga meraih syabadah aliyah. Pada tahun 1952-1953, Yusuf Al-
Qardhawi bergabung dengan Ma’had Al-Buhus wa Ad-Dirasat Al-Arabiyah Al-Aliyah dan berhasil
mendapatkan diploma tinggi dalam bidang bahasa dan sastra.

Begitu kecerdasannya mulai terpancar ketika ia menyelesaikan studi di Fakultas Ushuluddin
Universitas Al-Azhar dengan predikat terbaik pada tahun 1952/1953, Yusuf Al-Qardhawi
kemudian melanjutkan pendidikannya di jurusan bahasa Arab selama dua tahun dan meraih
predikat pertama di antara lima ratus mahasiswa. Setelah lulus dari jurusan bahasa Arab, ia
melanjutkan studinya di Lembaga Tinggi Riset dan Penelitian Masalah-Masalah Islam dan
Perkembangannya selama tiga tahun. Pada tahun 1960, Syaikh Yusuf Al-Qardhawi melanjutkan
pendidikan pascasarjana di Universitas Al-Azhar, Kairo. Ia kemudian melanjutkan studi pada
tingkat doktor dan menulis disertasinya dengan judul "Figh Al-Zakat wa Tsaruha fi Hallil Masyakil
Al-Tjtima’iyyah" (Fikih Zakat dan Pengaruhnya dalam Solusi Problem Sosial Kemasyarakatan),
yang diselesaikan dalam dua tahun. Meskipun mengalami keterlambatan dari perkiraannya awal.
Sebab dari 1986 hingga 1970 ia dipenjara oleh penguasa militer Mesir atas tuduhan mendukung
pergerakan Ikhwanul Muslimin, disertasinya akhirnya diuji di depan guru besar Al-Azhar pada

| Page 1196



Izzati, N, R., et a/ Jurnal Interpretasi Hukum, 1 olume 5, Issue 3

tahun 1973 dan mendapat predikat Cumlaude (Dahlan, 2001). Setelah dibebaskan dari tahanan,
Syaikh Yusuf Al-Qardhawi pindah ke Doha, Qatar. Di sana, bersama teman seangkatannya, beliau
mendirikan Madrasah Ma’had Al-Din (Institut Agama). Madrasah ini menjadi awal terbentuknya
Fakultas Syari’ah Qatar, yang kemudian berkembang menjadi Universitas Qatar dengan berbagai
fakultas. Syaikh Yusuf Al-Qardhawi sendiri menjabat sebagai Dekan Fakultas Syari’ah di
universitas tersebut.

Pemikiran keagamaan dan politik Syaikh Yusuf Qardhawi banyak dipengaruhi oleh gagasan
Syaikh Hasan Al-Banna. Beliau mengagumi dan menyerap sejumlah besar pemikiran dari Syaikh
Hasan Al-Banna. Bagi Syaikh Yusuf Qardhawi, Syaikh Hasan Al-Banna dianggap sebagai seorang
ulama yang konsisten dalam mempertahankan kemurnian nilai-nilai agama Islam tanpa
terpengaruh oleh ideologi nasionalisme dan sekularisme yang diperoleh dari Barat. Sementara itu,
dalam konteks wawasan ilmiahnya, pemikiran Syaikh Yusuf Qardhawi banyak dipengaruhi oleh
gagasan ulama-ulama Al-Azhar. Sebagai intelektual muslim yang sering dianggap sebagai tokoh
utama Ikhwanul Muslimin, dalam beberapa tulisannya, Yusuf Qardhawi mulai mengemukakan
gagasan-gagasan pembaruan, terutama dalam ilmu fikih yang disebut sebagai fighun muyassar
(Misrawi, 2000). Dalam beberapa tulisannya, Syaikh Yusuf Qardhawi berupaya untuk melepaskan
diri dari ketergantungan pada taklid terhadap para fukaha dan melakukan kritik terhadap beberapa
matan hadis yang dianggapnya tidak sejalan dengan semangat modernitas. Taklid adalah
mengambil pendapat orang lain untuk diamalkan tanpa mengetahui dalilnya. Upaya pembaruan
yang dilakukan oleh Yusuf Qardhawi jelas melibatkan dirinya di luar tradisi berpikir umum dalam
kalangan Ikhwanul Muslimin, dan tidak mengherankan jika beliau sendiri menghadapi kritik dari
kalangan tersebut. Oleh karena itu, pemikiran Yusuf Qardhawi kini tidak lagi diidentifikasi dengan
lembaga, melainkan sebagai gagasan individu.

Menurut Zuhairi Misrawi, kecenderungan modernisasi pemikiran keislaman lebih banyak
dipengaruhi oleh tuntutan realitas daripada oleh kelompok tertentu. Dari pernyataan ini, dapat
disimpulkan bahwa Yusuf Al-Qardhawi, dalam perspektif pergerakan keislamannya, memiliki
pendekatan yang sangat radikal, namun dalam domain fikih, beliau menunjukkan kelenturan dan
pendekatan yang bersifat modernis. Seperti disebutkan sebelumnya, meskipun Yusuf Qardhawi
sangat menghormati tokoh-tokoh Ikhwanul Muslimin dan Al-Azhar, beliau tidak bersedia
melakukan taklid secara sepenuhnya kepada mereka. Dalam konteks ijtithad, Syaikh Qardhawi
merupakan seorang mujtahid yang memiliki wawasan luas dan memiliki pemikiran yang objektif.
Baginya, seorang ulama harus memeriksa kritik-kritik yang berasal dari pihak lawan Islam, karena
menurutnya, seseorang yang terlibat dalam pemikiran hukum Islam tidak cukup hanya dengan
menguasal literatur Islam dari masa lampau.

Menghadapi kelompok yang tidak menerima pembaruan, termasuk dalam hal pembaharuan
hukum Islam, Yusuf Qardhawi menyatakan bahwa mereka merupakan orang-orang yang tidak
memahami hakikat dan tujuan Islam serta tidak menyadari kompleksitas dalam konteks global.
Bagi beliau, golongan modern ekstrem yang berkeinginan menghapuskan segala sesuatu yang
terkait dengan masa lalu, meskipun sudah menjadi bagian dari budaya masyarakat, memiliki
pemahaman yang sama dengan kelompok sebelumnya yang tidak mengerti esensi dan cita-cita
sejati Islam. Yusuf Qardhawi menginginkan sebuah pembaruan yang tetap sesuai dengan prinsip-
prinsip Islam. Baginya, pembaruan dalam hukum Islam tidak hanya berarti melakukan ijtihad,
karena ijtihad lebih menekankan pada aspek pemikiran dan bersifat ilmiah. Sebaliknya, pembaruan
melibatkan bidang pemikiran, sikap mental, dan perilaku yang mencakup ilmu, iman, dan amal

(Misrawi, 2000).

Yusuf Al-Qardhawi akhirnya diakui sebagai intelektual dan ulama Islam yang memiliki
pandangan yang progresif. Berbagai tulisannya yang tersebar di media cetak mencerminkan sejauh
mana ruang lingkup pemikirannya dalam ranah agama. Layak untuk menyebutnya sebagai seorang
mufti Islam yang relevan dalam konteks saat ini (Qardhawi, 1994). Meskipun Yusuf Al-Qardhawi
mengakui dirinya sebagai pengagum Ibnu Taimiyah, Hasan Al-Banna, Rasyid Ridha, dan Sayyid
Sabiq, pandangan dan cara berpikirnya memiliki ciri khas yang sangat moderat. Beliau dengan
tegas menolak terjebak dalam pemikiran taklid terhadap satu mazhab tertentu dalam penerbitan

| Page 1197



Konstruksi Pemikiran Y usuf Al-Qardbawi Dalam Pembaruan Hukum Kelnarga Islam

fatwa-fatwanya. Selain aktif menulis buku, artikel, dan memberikan ceramah di media elektronik,
Yusuf Qardhawi juga menyandang jabatan sebagai profesor di Universitas Qatar dan memimpin
Pusat Studi dan Sejarah Nabi. Sebagai salah satu tokoh utama umat Islam saat ini, kontribusi
beliau mencakup ilmu pengetahuan, pemikiran, dakwah, pendidikan, dan jihad, yang sangat terasa
di seluruh dunia. Hampir semua lapisan umat Islam saat ini telah membaca karya tulis, mendengar
ceramah, dan meresapi fatwa dari Yusuf Qardhawi, yang kerap memberikan pidato di masjid,
universitas, serta melalui media seperti radio, televisi, kaset, dan lainnya (Ishom, 2001).

Metode Istinbath Hukum Yusuf al-Qardhawi

Dengan menganalisis fatwa Yusuf al-Qardhawi dan mengaitkannya dengan pandangan
hukum fukaha terdahulu, ijtthadnya dapat dikelompokkan menjadi tiga, yaitu: ijtihad tatjih, ijtihad
kreatif, dan ijtihad tarjih kreatif. Al-Qardhawi menggunakan istilah yang berbeda untuk konsep-
konsep tersebut, yaitu: ijtithad intiga’s, ijtthad insya’s, dan ijtihad intiga’i insya’i.

Tjtthad Tazih atau Intiga'i

Ijtihad farjib atau intiga’i, sebagaimana yang diterapkan oleh Yusuf al-Qardhawi saat
pemberian fatwa, melibatkan seleksi berbagai pandangan dan menetapkan pendapat yang paling
kuat berdasarkan dalil hukum khusus. Pendekatan ijtthad ini sering ditemui dalam fatwa
kontemporer Al-Qardhawi, karena banyaknya pertanyaan yang diajukan kepadanya yang telah
dianalisis oleh mujtahid sebelumnya, contohnya, seperti masalah jarak musafir yang boleh berbuka
puasa, qunut dalam salat subuh, dan sebagainya.

Dalam ijtihad Zarjih, al-Qardhawi mengevaluasi pandangan hukum ulama sebelumnya terkait
suatu masalah dengan mempertimbangkan dalil-dalil yang digunakan, hingga ia mencapai pendapat
terkuat berdasarkan argumentasi yang paling kuat. Selain mempertimbangkan dalil, dalam proses
tarjih, Al-Qardhawi juga memperhitungkan identifikasi masalah serta kondisi kontemporer,
termasuk perubahan dalam situasi sosial politik, kemajuan ilmu pengetahuan, dan teknologi.

Al-Qardhawi menerapkan ijtihad Za7ih saat menyusun fatwa mengenai kewajiban zakat atas
jual beli tanah. Beliau menyatakan bahwa pandangan jumhur lebih mendominasi, meskipun dalam
situasi tertentu, pandangan Malik juga dapat diterapkan. Dalam konteks fatwa mengenai bercelak
saat puasa, dia juga menggunakan ijtthad serupa dengan mengakui keunggulan pendapat Ibnu
Taimiyah, yang kemudian ia pilih untuk mengikuti dan memberikan fatwa (Akbar, 2012). Al-
Qaradhawi juga melakukan farjih terhadap pandangan Mahmud Syaltut mengenai keharaman
merokok dengan membandingkannya dengan pendapat dari Syaikh Hasanain Makhluf,
Muhammad Ibnu Mani', dan lainnya.

Sebagai contoh lain, al-Qaradhawi menyimpulkan bahwa sebaiknya izin anak perempuan
diminta sebelum menikahkannya. Meskipun ulama dari empat mazhab, seperti Syafi’iyah dan
Malikiyah, serta sebagian besar Hanafiyah berpendapat bahwa orang tua dapat menikahkan anak
perempuannya tanpa meminta izinnya, al-Qardhawi mengambil posisi sebaliknya. Meskipun
kelompok fukaha tersebut berpendapat bahwa orang tua lebih memahami kemaslahatan bagi anak
perempuan, al-Qardhawi memilih mengikuti pandangan kelompok lain, yaitu pandangan Abu
Hanifah, yang menyarankan untuk meminta izin anak perempuan. Alasan al-Qardhawi
memperkuat pandangan ini adalah karena anak perempuan zaman sekarang telah mengenal calon
suaminya dan memiliki pemahaman pergaulan.

Al-Qaradhawi sering melakukan ijtihad Za7jih dalam konteks masalah bersuci dan salat, zakat
dan sedekah, puasa dan zakat fitrah, serta sumpah dan nazar. Sebagian besar fatwa-fawanya dapat
ditemukan dalam buku "Hady al-Islam Fatawa Mu’ashirah" pada jilid pertama.

Ijtihad Kreatif atau Insyai

Ijtihad kreatif atau znsya’i merupakan upaya untuk menetapkan hukum terkait suatu masalah
yang belum pernah dibahas oleh fukaha salaf, baik karena masalah tersebut baru atau karena

| Page 1198



Izzati, N, R., et a/ Jurnal Interpretasi Hukum, 1 olume 5, Issue 3

terdapat perbedaan pendapat hukum. Al-Qardhawi sering menerapkan ijtihad kreatif atau znsya’
pada isu-isu yang relatif baru dan belum dikenal sebelumnya, seperti masalah zakat gudang dan
stand.

Dalam pelaksanaan ijtihad kreatif, Al-Qardhawi sering merujuk pada pandangan fukaha lain
jika ada, menelaah dalil-dalil hukum yang digunakan, dan menyusun kesimpulan hukum. Jika tidak
terdapat pendapat ulama lain mengenai masalah tersebut, Al-Qardhawi menyajikan dalil-dalil dan
argumentasinya senditi sebelum menyimpulkan pendapat hukumnya (Akbar, 2012).

Ijtihad Tarih Kreatif atau Intiga’i Insya’i

Ijtihad tatjih kreatif atau zutiga’i insya’i merupakan kombinasi dari dua bentuk ijtihad
sebelumnya. Pendekatan ini melibatkan penyajian pandangan-pandangan ulama salaf mengenai
suatu isu hukum, penentuan pendapat yang paling kuat di antara mereka, serta penjelasan atau
penambahan elemen-elemen baru yang belum dibahas atau disebutkan oleh ulama sebelumnya.

Al-Qardhawi melakukan ijtthad dalam bentuk ini ketika mempertimbangkan hukum
menyikat gigi saat berpuasa. Beliau menyajikan dua aliran pendapat terkait, yang pertama
menyebutkan bahwa menyikat gigi saat berpuasa adalah makruh karena terdapat hadis yang
menyebutkan bahwa Allah menyukai bau mulut orang yang berpuasa.

Pendapat kedua dari sejumlah ulama menyatakan bahwa menyikat gigi termasuk sunnah,
merujuk pada hadis yang menyatakan bahwa menyikat gigi adalah tindakan membersihkan mulut
dan mendapatkan keridhaan Allah, serta hadis lain yang menyebutkan bahwa Rasul menyikat gigi
saat berpuasa. Al-Qardhawi memperkuat pandangan kelompok kedua dengan alasan bahwa Rasul
tidak memberlakukan batasan waktu khusus untuk menyikat gigi, sementara makna dan muatan
hukum dari hadis pertama tidak jelas. Oleh sebab itu, Al-Qardhawi memutuskan bahwa menyikat
gigi (bersiwak) saat puasa adalah sunnah, dan sebagai bagian dari tarjihnya, ia menambahkan
bahwa jika menggunakan pasta gigi, seseorang harus berhati-hati agar tidak tertelan ke dalam perut
(Husaini, 2019).

Jika seseorang yang sedang berpuasa telah menggunakan pasta gigi dengan hati-hati, dan
sebagian kecil tetap tertelan, maka puasanya tetap sah. Pandangan ini merupakan pemikiran baru
yang tidak dikemukakan oleh ulama sebelumnya. Oleh karena itu, ijtihad yang dilakukannya dapat
dikategorikan sebagai ijtihad 7ntiga’i insya’s (tarjih kreatif).

Selain tiga bentuk ijtihad yang telah disebutkan, penting untuk dicatat bahwa Al-Qardhawi
jarang menggunakan metode istinbath hukum yang umum digunakan oleh para mujtahid, seperti
kias, maslahah mursalah, dan istihsan. Terkait dengan kias, ada sedikit contoh penggunaan kias
olehnya, seperti saat membahas hukum menyuruh anak untuk salat dengan analogi menyuruh anak
untuk berpuasa. Namun, penggunaan kias tersebut tidak bersifat kaku, karena hadis menyarankan
agar orang tua menyuruh anak salat saat usia 7 tahun. Al-Qardhawi memandang berbeda terkait
latihan puasa bagi anak-anak, yang menurutnya tidak ditentukan pada usia 7 tahun, melainkan
bergantung pada kemampuan anak. Perbedaan ini muncul karena menurut Al-Qardhawi,
pelaksanaan salat dianggap lebih mudah dibandingkan dengan puasa, terutama dalam konteks
kesiapan fisik. Sebagai ilustrasi, ia menyamakan perjuangan di medan perang dengan penggunaan
senjata oleh aktivitas dai', mujtahid, dan ulama lainnya, dengan dasar illat yang digunakan adalah
membela Islam.

Al-Qaradhawi juga jarang menggunakan metode istihsan dan maslahah mursalah secara
langsung, namun sebenarnya ia menerapkan prinsip-prinsip ini dengan pendekatan yang berbeda.
la memanfaatkan kedua metode tersebut dengan merujuk pada prinsip-prinsip universal syatiat
Islam yang dijadikan olehnya sebagai sumber atau dasar hukum.

Hal lain yang perlu diperhatikan mengenai metode istinbath hukum al-Qaradhawi adalah
pendekatan pencegahan atau zb#iyat, meskipun ibtiyat tersebut tidak mengalahkan penalaran
hukumnya. Dalam menelaah hukum penyuntikan selama berpuasa, Al-Qardhawi menyajikan dua

| Page 1199



Konstruksi Pemikiran Y usuf Al-Qardbawi Dalam Pembaruan Hukum Kelnarga Islam

pandangan hukum yang berbeda, yaitu yang menyatakan bahwa penyuntikan membatalkan puasa
dan yang menyatakan sebaliknya.

Al-Qardhawi menyatakan kecenderungan untuk setuju dengan pandangan yang kedua.
Namun, beliau tetap mengingatkan umat Muslim untuk tidak melakukan penyuntikan saat
berpuasa, karena masih ada waktu setelah berbuka. Dalam kasus penyakit yang parah, seseorang
diizinkan untuk tidak berpuasa (Husaini, 2019). Al-Qardhawi dengan tegas menyatakan bahwa jika
diberi kesempatan untuk menggunakan suntikan selama berpuasa, ada kekhawatiran bahwa umat
Muslim yang mampu akan memanfaatkannya untuk mengurangi rasa lapar. Di sini, terlihat z6#yat al
-Qaradhawi tidak mengesampingkan penalaran hukum, karena beliau masih memperbolehkan
penggunaan suntikan selama bulan puasa.

Prinsip-Prinsip Pembacaan Hukum Islam Kontemporer Yusuf Al-Qardhawi

Ketika mengistinbathkan hukum atas suatu permasalahan, al-Qardhawi menggunakan
penalaran dan bersandar pada prinsip-prinsip dasar sebagaimana di bawah ini:

Memiliki Sikap Moderat

Salah satu ciri agama Islam adalah kesederhanaan (tawasuth). Kesederhanaan
mengimplikasikan keseimbangan antara dua konsep yang kontradiktif, di mana tidak ada
kecenderungan kuat ke arah salah satunya, serta menolak sikap berpihak. Imam Asy-Syatibi
menyatakan bahwa seorang mujtahid atau mufti yang mencapai tingkat tinggi cenderung
mengembangkan sikap kesederhanaan yang cocok dengan kondisi rakyat, menghindari keberat-
beratan dan kelalaian.

Allah SWT menetapkan syariat kepada mukallaf dengan tujuan membimbingnya menuju
sikap yang seimbang, menghindari ekstremisme dan kelalaian. Jika seorang mufti melanggar
prinsip ini, maka ia telah menyimpang dari tujuan syariat. Oleh karena itu, meninggalkan sikap
moderat dianggap tercela oleh ulama. Rasulullah saw dan para sahabat juga mengamalkan sikap
moderat, menolak pandangan yang mengabaikan urusan dunia dan hanya fokus pada ibadah
semata.

Dalam melakukan ijtihad, al-Qardhawi berupaya untuk mengadopsi sikap moderat. Ia tidak
mempersempit pemikirannya dengan mempertahankan semua pandangan lama tanpa keterbukaan,
atau menganggap semua inovasi baru sebagai haram. Al-Qardhawi juga tidak terburu-buru
menghalalkan segala yang baru dengan alasan bahwa Islam dapat menyesuaikan diri dengan
perubahan zaman. Selain itu, beliau beropini bahwa sikap moderat adalah prinsip umum dan
karakteristik yang melekat pada kebudayaan Islam sepanjang sejarah (Siswanto, 2011).

Bebas dari fanatisme mazhab dan taklid

Di antara prinsip fundamental al-Qardhawi dalam berijtihad atau mengistinbathkan hukum
adalah dengan tidak menerima fanatisme terhadap suatu mazhab tertentu dan tunduk pada taklid
terhadap individu, baik yang hidup pada masa lalu maupun saat ini. Beliau bukan tidak menghargai
ulama terdahulu, tetapi sikap itu diambil untuk mengikuti nasihat ulama terdahulu yang melarang
orang lain bertaklid kepada mereka.

Imam Mazhab menyarankan masyarakat muslim untuk mengambil hukum dati sumber
aslinya, seperti yang mereka lakukan. Al-Qardhawi berpendapat bahwa seorang ulama mestinya
memiliki kemandirian, yang dibuktikan dengan sikapnya yang tidak menyampaikan pendapat tanpa
dukungan dalil kuat yang dapat dijustifikasi secara ilmiah. Ini mencakup kemampuan untuk
memilih pendapat terkuat di antara opsi yang ada, yang lebih sesuai dengan zash dan mampu
mencapai maqashid asy-syari’ab. Selain itu, seorang ulama harus memiliki kemampuan untuk
melakukan ijtthad juz’i, yaitu melakukan ijtthad dalam masalah tertentu meskipun belum
diperdebatkan oleh ulama terdahulu.

Memberi Kemudahan

| Page 1200



Izzati, N, R., et a/ Jurnal Interpretasi Hukum, 1 olume 5, Issue 3

Kemudahan (al-yusr) adalah prinsip yang dipegang oleh al-Qardhawi dalam berijtihad.
Beliau menjelaskan bahwa prinsip kemudahan adalah upaya untuk memfasilitasi sesuai dengan
petunjuk, kaidah, dan semangat yang umum dalam Islam. Bagi al-Qardhawi, seorang mujtahid
yang memutuskan suatu produk hukum seharusnya berupaya memberikan kelonggaran kepada
masyarakat muslim. Jika terdapat dua pandangan dalam suatu masalah, dengan satu menekankan
kepada kehati-hatian dan yang lain memberikan kemudahan, al-Qardhawi menyarankan untuk
memilih pandangan yang memberikan kemudahan, selama tidak menimbulkan dosa.

Mengemukakan Pendapat dengan Bahasa Sekarang

Dalam berijtihad, prinsip lainnya yang dimiliki oleh al-Qardhawi adalah prinsip kejelasan.
Keterangannya yang jelas terlihat dalam ungkapan dan kalimatnya, serta tujuan dan maksud dari
pendapatnya. Al-Qardhawi selalu berupaya dalam menjauhi penggunaan istilah yang rumit, kalimat
yang tidak jelas, ungkapan yang membingungkan, metode yang berlebih-lebihan, dan klasifikasi
yang meragukan. Ia menulis dengan menggunakan bahasa yang sederhana dan gaya bahasa yang
mudah dipahami. Selain itu, Al-Qardhawi juga menyajikan alasan logis atau hikmah dati opininya.

Menolak Pembahasan Masalah yang Tidak Bermanfaat

Dalam melakukan ijtihad, al-Qardhawi berupaya untuk tidak menjawab pertanyaan
mengenai masalah yang tidak memberikan manfaat dan tidak relevan untuk kehidupan praktis.
Beliau enggan merespons pertanyaan yang dapat menimbulkan fitnah, kebencian, atau
permusuhan antar manusia. Hal yang sama berlaku untuk pertanyaan yang tidak akan
meningkatkan keimanan seseorang atau mendorongnya untuk beramal.

Contohnya, pertanyaan mengenai apakah orang yang berdusta masuk surga dan yang jujur
masuk neraka, siapa yang lebih diutamakan di antara keluarga Nabi SAW. dan para sahabat, serta
konflik di antara mereka, juga pertanyaan tentang penafsiran mimpi, dan sejenisnya (Qardhawi,
1996). Namun, apabila pertanyaan diajukan sebab murni atas ketidaktahuan atau keragu-raguan
yang sebenarnya, al-Qardhawi berpendapat bahwa menjawabnya perlu dilakukan untuk
menghapuskan keraguan tersebut.

Al-Qardhawi tidak memperdulikan beragam permasalahan yang oleh ulama klasik disebut
sebagai masalah iftzradbiyal) (pengandaian), seperti yang sering ditemui dalam kitab-kitab klasik.
Sebagai contoh, pertanyaan mengenai apakah suami mengucapkan talak jika berkata kepada
istrinya, "darahmu saya talak" atau "air kencingmu saya talak." Al-Qardhawi hanya mengomentari
masalah-masalah yang realistis dan praktis dalam kehidupan sehari-hari.

Ragam Produk Pemikiran dan Ide-Ide Pembaruan Yusuf Al-Qardhawi

Yusuf Al-Qardhawi, seorang ulama kontemporer yang sangat dinanti-nantikan fatwanya
oleh umat Islam di seluruh dunia, lahir di Mesir pada tahun 1926. Dikenal sebagai ulama yang
sangat produktif, ia telah menulis lebih dari dua puluh buku mengenai Islam.

Sebagai cendekiawan muslim dengan reputasi internasional, kecakapan ilmiahnya tidak
diragukan lagi. Ragam produk pemikiran dari Syaikh Yusuf Al-Qardhawi terdiri dari berbagai
macam bidang keilmuan, diantaranya; bidang Ilmu Fikih dan Ushul Fikih, bidang Ekonomi Islam,
bidang Aqidah Islam, dan masih banyak lagi ragam produk pemikiran yang disumbangkan oleh
beliau. Pemikiran-pemikiran Dr. Yusuf Al-Qardhawi terhadap bidang-bidang keilmuan tersebut
telah dituangkan melalui berbagai macam karya ilmiahnya (Abidin, 2021), diantara yang penulis
dapatkan sebagaimana berikut ini:

Karakteristik Islam

Di dalam buku ini, Yusuf Al-Qardhawi menerangkan bahwasanya Islam sebagai Rabmatan
Lil Alamin memiliki ciri khasnya sendiri, termanifestasi melalui ajaran-ajaran universal, abadi, dan
sempurna yang tersebar di seluruh dunia. Sifat-sifat Islam ini berasal dari dasar-dasar wahyu Ilahi
yang sistematis dan mampu diimplementasikan dalam kehidupan sehari-hari manusia.

| Page 1201



Konstruksi Pemikiran Y usuf Al-Qardbawi Dalam Pembaruan Hukum Kelnarga Islam

Fikih Prioritas

Dalam bukunya, Qardhawi mengajukan suatu ide dengan usaha untuk menilai beberapa
masalah prioritas dari perspektif hukum Islam berdasarkan beragam opini. Tujuan utamanya
adalah mengoreksi pemikiran, memperkuat pemahaman, dan membentuk paradigma baru dalam
Figh, yang diharapkan bisa menjadi pedoman bagi para praktisi di kalangan umat muslim.

Konsep dan Praktek Fatwa Kontemporer

Yusuf Al-Qardhawi dalam buku ini menguraikan bahwa fatwa, sebagai respons terhadap
masalah hukum dan ketentuan syariat, memerlukan suatu pengendalian sosial konseptual. Hal ini
bertujuan untuk menjaga agar fatwa tetap sesuai dengan ajaran risalah sebagai kelanjutan ajaran
Rasulullah SAW, dan untuk menghindari pengaruh buruk yang mungkin muncul dari politik atau
ketidaktahuan individu yang mengaku sebagai ulama, cendekiawan, atau intelektual.

Ijtihad dalam Syati’at Islam

Dalam karyanya, Syaikh Yusuf Al-Qardhawi menyatakan bahwa ijtithad syariah Islam
memiliki potensi untuk memberikan panduan yang tepat bagi kemajuan umat manusia. Ijtihad ini
juga memiliki kapasitas untuk merespons dan menyembuhkan penyakit baru dengan menggunakan
obat yang bersumber dari apotek Islam, selama ijtihad tersebut dilakukan dengan benar dan tepat.

Figh Ikhtilaf

Dalam karyanya ini, beliau menjelaskan perbedaan pandangan yang ada, menggarisbawahi
pentingnya pemahaman terhadap syariat, dan menekankan sikap yang berjiwa besar.

Dasar Pemikiran Hukum Islam

Dalam karyanya yang satu ini, Yusuf Al-Qardhawi menjelaskan prinsip-prinsip dasar ilmu
fikih untuk memungkinkan masyarakat umum memahami perkembangan hukum Islam saat ini
dengan lebih baik.

Halal Haram dalam Islam

Dalam karyanya ini, Yusuf Al-Qardhawi menyatukan ilmu kedokteran, bioteknologi, dan isu
-isu manusia modern dengan akurasi sesuai dengan prinsip-prinsip Islam.

Alquran Berbicara Tentang Akal dan Ilmu Pengetahuan

Dr. Yusuf Al-Qardhawi menjelaskan bahwa Alquran menempatkan akal sesuai dengan
peran dan posisinya, betbeda dengan pendekatan Barat yang menjadikan akal sebagai "Tuhan" dan
segalanya dalam kehidupan mereka. Allah menciptakan akal dengan batasan, sehingga memerlukan
alat lain untuk memahami fenomena alam yang tidak dapat dijangkau oleh akal itu sendiri. Buku
ini memberikan pemahaman tentang hubungannya dengan Alquran, menunjukkan bahwa Alquran
bukan hanya kitab suci yang memberi pahala ketika dibaca, tetapi juga sebagai sumber
pengetahuan untuk memahami hidup manusia (Marukum, 2011).

Iman dan Kehidupan

Dalam buku ini, dijelaskan secara tegas mengenai kesalahan persepsi yang menganggap
agama sebagai sesuatu yang membatasi atau sebagai hambatan bagi kehidupan. Padahal, tanpa
agama dan iman, seseorang akan kehilangan arah dalam hidupnya, terus-menerus menghadapi
kebingungan dan keragu-raguan. Kemudian, tanpa agama dan iman, manusia cenderung menjadi
tidak terkendali. Iman adalah bagian tak terpisahkan dari keberadaan manusia, terutama bila
diperhatikan dari sisi fungsi dan posisi manusia; oleh karena itu, iman menjadi penentu nasib
kehidupan manusia yang bisa membawa kebahagiaan atau sebaliknya.

Hukum Zakat

| Page 1202



Izzati, N, R., ¢t a/ Jurnal Interpretasi Hukum, 1 olume 5, Issue 3

Dalam kitabnya ini, Yusuf Al-Qardhawi mengulas sejumlah isu baru, termasuk peran zakat
sebagai sumber pendapatan utama umat Islam selain menjadi kewajiban agama. Para ahli hukum
Islam sepakat bahwa ini adalah karya yang komprehensif dan menyeluruh. Al-Qardhawi
memjelaskan secara mendalam tentang zakat dan seluruh aspeknya.

Relevansi Pemikiran Yusuf Al-Qardhawi Terhadap Perkembangan Hukum
Keluarga Islam

Di dunia Islam modern, salah satu intelektual Muslim yang terkenal, terutama di ranah
hukum Islam, adalah Yusuf Al-Qardhawi. Beliau secara signifikan sudah memberikan atensi untuk
mengatasi isu-isu hukum Islam yang relevan pada masa kini. Berkaitan dengan perkembangan
hukum keluarga Islam, Yusuf Al-Qardhawi juga memberikan sumbangsih pemikirannya dalam hal
tersebut. Salah satu contoh pemikiran Yusuf Qardhawi yang berkaitan dengan hukum keluarga
Islam adalah permasalahan tentang program keluarga berencana.

Program KB atau keluarga berencana pada dasarnya merupakan upaya manusia dalam
mengatur kehamilan dalam lingkup keluarga. Tujuan umum dati program Keluarga Berencana
(KB) adalah untuk menambahkan tingkat kesejahteraan ibu dan anak, dengan harapan
menciptakan keluarga yang bahagia. Ini menjadi landasan untuk mewujudkan rakyat yang sejahtera
melalui pengendalian kelahiran, yang juga berperan dalam menjamin kendali pertumbuhan

penduduk (Rosyadi, 1986).

Keluarga Berencana (KB) merupakan tuntutan syariah yang melibatkan pengaturan atau
peningkatan kelahiran, sesuai dengan situasi dan kondisi yang ada (Al-Fanjari, 2005). Dalam
konteks Hukum Islam, program Perencanaan Keluarga tidak diharamkan, melainkan
diperbolehkan untuk mengendalikan kelahiran melalui metode azl, sebagaimana tercantum dalam
hadis yang berasal dari Jabir R.A.:

w6 gl 5 aile i Jo ol g3 A3 38 -l 5 le ol Lo bl g3 e S GBS s o2

£

(e olgy) Ugis

“Dari Jabir, disampaikan bahwa kanmi melakukan ‘a3l (coitus interruptus) pada zaman Rasulnllah
SAW. Kabar tersebut sampai kepada Nabi SAW, namun belian tidak mengharamkannya” (H.R. Muslim).

Hadis ini menerangkan bahwa praktik az/telah dilaksanakan oleh para sahabat pada masa
Nabi, dan Rasulullah SAW. tidak mengharamkannya. Pada zaman Nabi, orang-orang biasa
menggunakan azl sebagai cara untuk menghentikan atau mengurangi kehamilan. Dengan
demikian, Islam membenarkan penggunaan azl atau metode modern dan praktis lainnya untuk
menghindari kehamilan. Bidang kedokteran telah menemukan berbagai metode, seperti kondom,
Intra Uterine Device IUD), pil kontrasepsi yang mencegah pembuahan, dan lainnya, sesuai dengan
izin Rasulullah SAW.

Sebab untuk membentuk keluarga dan keturunan yang berkualitas, diperlukan sumber daya
finansial, sarana, keterampilan, dan waktu yang memadai. Ini juga mengindikasikan berapa banyak
anggota keluarga yang sesuai dalam satu rumah tangga, memudahkan proses pembentukannya.
Alquran menjelaskan bahwa tidak terdapat batasan jumlah keturunan dalam keluarga. Surat An-
Nahl ayat 72 menegaskan bahwa salah satu tujuan pernikahan adalah regenerasi, yaitu
berkembangnya umat manusia (reproduksi) di bumi.

50548 JLLILA IR e (85555 BAs 5 it (21831 e 68U Jax 5 153 Sl G (80 as iy
033855 b Ul Cady

“Dan Allah menciptakan pasangan untukmu (suami atau istri) dari golongan kamn sendiri, menjadifan
bagimn dari pasanganmn anak-anak dan cucu-cucu, serta menganngerahi rexeki yang baik-baik untukmn” (Q.S.
An-Nahl : 72)

Ayat ini mengindikasikan betapa pentingnya reproduksi agar umat Islam di masa depan

| Page 1203



Konstruksi Pemikiran Y usuf Al-Qardbawi Dalam Pembaruan Hukum Kelnarga Islam

dapat berkembang jumlahnya dan memiliki kualitas yang baik (Nasution, 2005). Namun, dalam
meneruskan keturunan, Islam menginstruksikan kita untuk memperhatikan kesejahteraan hidup
anak-anak kita, seperti yang telah dinyatakan dalam ayat Allah dalam Surat An-Nisa ayat 9.

130 938 15338205 ) 138508 agule 13505 Blas &35 pgals & 15555 31 3l el

“Dan hendaklah merasa takunt orang-orang yang apabila (mati) meninggalkan setelah mereka, keturunan
yang lemabh (yang) mereka kbawatir terhadapnya. Maka bertakwalah kepada Allah dan berbicaralah dengan
tutur kata yang benar (dalam hal menjaga hak-hak keturnnannya)” (Q.S. An-Nisa : 9).

Ayat di atas memberikan panduan untuk memperhatikan kesejahteraan keturunan sehingga
kita tidak menjadi umat dan bangsa yang rentan atau lemah (Nasution, 2005). Ketidakseimbangan
antara kondisi dan kebutuhan, pendapatan, serta pengeluaran menjadi salah satu faktor yang
melemahkan keluarga.

Islam tidak hanya mengizinkan keluarga berencana, tetapi juga menganjurkan dan
mengajarkan perencanaan keluarga. Pendekatan ini dianggap sebagai sarana untuk mencapai
keseimbangan antara kebutuhan dan kondisi. Dengan demikian, potensi risiko yang dapat
melemahkan keluarga dan menimbulkan krisis sosial dapat dihindari dengan cepat.

Berdasarkan hukum Islam tentang program keluarga berencana, hal tersebut sangat relevan
dengan pendapat Yusuf Al-Qardhawi. Al-Qardhawi mempercayai bahwa program KB dapat
diizinkan karena praktek azl (Coitus Interruptus) yang diperbolehkan pada zaman Nabi
Muhammad SAW. Menurutnya, keberlanjutan KB didasarkan pada pertimbangan motivasi, seperti
menjaga kesehatan keluarga, mencapai keseimbangan antara kebutuhan dan kemampuan, serta
menjaga keselamatan agama. Semua faktor ini dianggap penting demi mencapai kehidupan
keluarga yang sejahtera, sesuai dengan ajaran Allah SWT sebagaimana firman-Nya dalam Quran
Surat An-Nisa yang telah disebutkan sebelumnya. Ayat tersebut memberikan arahan kepada
masing-masing individu untuk memerhatikan kesejahteraan keturunan, dengan tujuan agar tidak
menjadi komunitas dan bangsa yang rentan atau lemah (Zuhdi, 1974). Diantara sebab yang
mendesak untuk dilakukannya keluarga berencana menurut Yusuf Al-Qardhawi adalah
sebagaimana berikut ini:

Khawatir terhadap kehidupan atau kesehatan sang ibu ketika hamil atau melahirkan anak,
hal ini harus telah dilakukan penelitian dan checking oleh dokter yang dapat dipercaya.

Kekhawatiran akan kemungkinan risiko dalam urusan dunia, yang terkadang dapat
menyulitkan dalam praktik beribadah, sehingga dapat mendorong seseorang untuk menerima hal-
hal yang diharamkan dan melanggar larangan, terutama demi kepentingan anak-anaknya, termasuk
kesehatan dan pendidikan mereka.

Kehalalan praktik azl, yang dikenal dalam syariah, bisa disebabkan oleh kekhawatiran
tethadap keadaan wanita yang sedang menyusui, hamil, dan melahirkan anak baru (Qardhawi,
1993).

Berdasarkan penjelasan sebelumnya, dapat ditatik kesimpulan bahwa Yusuf al-Qardhawi
mengizinkan pelaksanaan Program Keluarga Berencana. Namun, pentingnya pelaksanaan ini harus
berdasarkan niat yang baik dan, dalam situasi tertentu, dan dilakukan dengan metode yang bersifat
temporal.

Dalam menetapkan hukum Keluarga Berencana, Yusuf Al-Qardhawi menggunakan metode
qiyas, dengan menyeragamkan hukumnya dengan alat kontrasepsi modern saat ini. Pemikiran
Yusuf Al-Qardhawi terkait keluarga berencana mengacu pada izin praktek ag/yang sudah ada pada
zaman Nabi SAW. Konsep azl ini masih relevan dalam konteks modern karena
mempertimbangkan Magashid Asy-Syari'ah, sehingga dapat menjadi landasan hukum Islam untuk
pelaksanaan keluarga berencana bagi masyarakat muslim di seluruh dunia, termasuk Indonesia.
Pemikiran Yusuf Al-Qardhawi sejalan dengan paradigma Program Keluarga Berencana di

| Page 1204



Izzati, N, R., et a/ Jurnal Interpretasi Hukum, 1 olume 5, Issue 3

Indonesia, yang berorientasi untuk menciptakan keluarga berkualitas dan sejahtera.

Simpulan

Almarhum Syaikh Yusuf Al-Qardhawi merupakan seorang ulama kontemporer yang
tumbuh dan dibesarkan dalam keluarga yang taat beragama dan memiliki tradisi keilmuan yang
kuat. Beliau dilahirkan di Mesir pada tahun 1926, perjalanan hidupnya mencerminkan dinamika
sosial dan politik di dunia Arab. Dengan latar belakang pendidikan di Al-Azhar, Al-Qardhawi
menjadi pemimpin intelektual Islam yang mencoba mengakomodasi nilai-nilai tradisional dengan
tuntutan modernitas. Adapun tentang lingkungan dan masa muda Al-Qardhawi, hal tersebut tentu
memainkan peran signifikan dalam membentuk corak pemikirannya. Pengalaman pribadi,
terutama melalui perubahan politik di Mesir, membentuk perspektifnya terhadap hubungan antara
Islam dan negara. Keterlibatannya dalam gerakan dakwah juga mempengaruhi pandangannya
terhadap peran hukum Islam dalam membimbing masyarakat. Meski begitu, pemikiran keislaman
beliau lebih dipengaruhi tuntutan realitas dibandingkan kelompok.

Pemikiran Dr. Al-Qardhawi mencakup banyak aspek kehidupan. Dalam konteks hukum
Islam, al-Qaradhawi dikenal karena pandangannya yang inklusif dan progresif. la berpendapat
bahwa hukum Islam harus mampu menyesuaikan diri dengan perubahan zaman, sambil tetap setia
pada prinsip-prinsip dasar ajaran Islam. Sebagaimana metode istinbath hukumnya, Syaikh Yusuf
Al-Qardhawi mengembangkan metode interpretatif yang dapat mengakomodasi perubahan zaman
dan kebutuhan masyarakat, diantaranya iaitu; Ijtihad tatjih/intiqa’i, ijtihad kreatif/insya’i, dan
ijtihad tarjih kreatif/intiqa’i insya’i. Sedangkan tentang prinsip-prinsip pembacaan hukum Islam
yang dikemukakan, Al-Qardhawi menyoroti adaptasi hukum terhadap dinamika sosial. Konsep-
konsep seperti bersikap moderat, bebas dari fanatisme mazhab dan taklid, memberi kemudahan,
mengemukakan pendapat dengan bahasa yang mudah dipahami, serta menolak untuk membahas
masalah yang tidak bermanfaat menjadi landasan dalam penafsiran hukum yang responsif terhadap
perubahan sosial dan teknologi.

Syaikh Al-Qardhawi juga telah menghasilkan berbagai karya yang mencakup isu-isu
kontemporer, mulai dari fikih hingga ekonomi islam, di antaranya adalah buku yang berjudul fikih
ptioritas, fikih zakat, dan lainnya. Ide-ide pembaruan yang diusungnya mencerminkan upayanya
untuk menjembatani kesenjangan antara tradisi dan modernitas, dengan memberikan solusi yang
relevan untuk masalah-masalah masa kini. Pemikiran Al-Qardhawi juga memiliki implikasi besar
terhadap perkembangan hukum keluarga Islam. Dengan menekankan prinsip menyesuaikan
hukum dengan perkembangan sosial, pemikirannya memberikan landasan bagi pembaharuan
hukum keluarga yang sesuai dengan semangat ajaran Islam dan kebutuhan zaman. Diantara
pemikiran Syaikh Yusuf Al-Qardhawi yang berhubungan dengan Hukum Keluarga Islam di
Indonesia adalah kebolehan ber-KB (Keluarga Berencana). Beliau membolehkan program KB ini
tapi harus tetap dilandaskan dengan niat yang baik (untuk mencapai keluarga yang berkualitas dan
sejahtera), dalam situasi khusus, dan dengan metode yang bersifat temporal.

Daftar Pustaka

Abidin, W. (2021). Skripsi : Studi Perbandingan Figh Sosial Sabal Mabfudy Dan Figh Realitas Yusuf Al-Qbardawi
Dalam Menjawab Problematika Umat. Jawa Timur: IAIN Ponorogo. Retrieved from https://
etheses.iainponorogo.ac.id/18011/

Akbar, A. (2012). Metode Ijtthad Yusuf Al-Qardawl Dalam Fatawa Mu’ashirah,, JURNAL
USHULUDDIN, 18. Retrieved from https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/ushuludin/
article/view/695

Al-Fanjari, A. S. (2005). Nilai Kesehatan Dalam Syari'at Islam. Jakarta: Sinar Grafika.
Dahlan, A. A. (2001). Ensiklopedi Hukum Islam. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar.

| Page 1205



Konstruksi Pemikiran Y usuf Al-Qardbawi Dalam Pembaruan Hukum Kelnarga Islam

Husaini. (2019). Metode Ijtihad Kontemporer Menurut Yusuf Al-Qaradawi. Sulesana, 13, 158.
Ishom, T. (2001). Manbhaj Fikih Y usuf Qardhawi. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar.

Majid, M. K. A. (2016). Biografi Agung Dr Yusuf Al Qaradawi Sang Mujaddid yang Mengubah Dunia (1st ed.).
Karya Bestari.

Marukum, S. B. B. (2011). Skripsi : Pemikiran Yusuf Al-Qhardawi Tentang Ibtikar (Dalam Kitab Halal Haram Fiil
Islam). Riau: UIN SUSKA.

Misrawi, Z. (2000). Jurnal Tashwirnl Afkar. Jakarta: Lakpesdam NU.

Nasution, K. (2005). Hukum Perkawinan 1. Y ogyakarta: Academia & Tazzafa.

Qardhawi, Y. (1993). Halal dan Haram dalam Isiam (Terjemaban). Surabaya: Bina Ilmu.

Qardhawi, Y. (1994). Fatwa Qardhawi: Permasalaban, Pemecaban dan Hikmah. Surabaya: Risalah Gusti.
Qardhawi, Y. (1996). Fatwa-Fatwa Kontemporer (Fatawa Mu ashirah). Jakarta: Gema Insanl Press.
Qardhawi, Y. (2010). Figib Jibad (A. M. R. Irfan Maulana Hakim, ed.). Bandung: PT Mizan Pustaka.
Rosyadi, A. R. (1986). Keluarga Berencana Ditinjau Dari Hukum Islam. Bandung: Pustaka.

Siswanto, M. (2011). Pola Penalaran Y usuf Al-Qaradawi Dalam Masalah-Masalah Kontemporer (UIN Rlau). UIN
RIau. Retrieved from https://repository.uin-suska.ac.id/1010/1/2011_201175.pdf

Suhattono, A. (2022). Ulama Yusuf Al Qaradawi Meninggal Dunia. Retrieved from https://www.inews.id/
news/intetnasional/ulama-yusuf-al-qaradawi-meninggal-dunia.

Zuhdi, M. (1974). Isiam dan Kelnarga Berencana Di Indonesia. Surabaya: Bina Ilmu.

| Page 1206



