
Jurnal Interpretasi Hukum 

Volume 5, Issue 3, 2024, Page 1193-1206 

https://doi.org/10.22225/juinhum.5.3.2024.1193-1206 

 

Konstruksi Pemikiran Yusuf  Al-

Qardhawi Dalam Pembaruan 

Hukum Keluarga Islam  

 

Nida Rafiqa Izzati1  |  Bagus Kusumo Hadi1  |  Taufik Pajar Pebriansyah1  |  M Fadhil 

Azzam Arfa1  |  Arroyan Na'im1  

Abstract. In the last few decades, the Islamic world has 
experienced profound changes, including Islamic Law. One of 
the figures who tried to build a construction of thought to reform 
Islamic law was Shaykh Yusuf Al-Qardhawi. So this article aims 
to review in depth the background, thoughts, methods, 
principles, and relevance of Qardhawi's thoughts on Islamic 
family law. Writing this article applies the literature review 
method by collecting qualitative data found from various 
relevant written sources. From this research, it was found that 
Qardhawi had progressive thinking, especially in the context of 
Islamic law. He emphasized inclusiveness, adaptation to 
changing times, and remaining loyal to the basic principles of 
Islamic teachings. Like his legal istinbath method, Qardhawi 
developed a method that can accommodate changing times and 
community needs, such as; Ijtihad intiqa'i, ijtihad insha'i, and 
ijtihad intiqa'i insha'i. Meanwhile, regarding the principles of 
reading Islamic law, Qardhawi has concepts such as being 
moderate, free from taqlid and fanaticism towards a school of 
thought, providing convenience, expressing opinions in 
language that is easy to understand, and refusing to discuss 
useless issues. Before his legacy, he had also produced works 
covering contemporary issues, including books entitled Priority 
Fiqh, Zakat Fiqh, and others. His thoughts have big 
implications for the development of Islamic family law, among 
Qardhawi's thoughts related to Islamic Family Law in Indonesia 
is the ability to have family planning (KB). 
Keywords: family planning; islamic law reform; yusuf al-qardhawi 

 

1. Pascasarjana Hukum Keluarga 

Islam, Universitas Islam Negeri 

Raden Intan Lampung, Indonesia  

Correspondence address to: 

Nida Rafiqa Izzati,  

Universitas Islam Negeri Raden Intan 

Lampung, Indonesia 

Email address:  

nidarafiqaizzati@gmail.com   

This article published by Fakultas Hukum, Universitas Warmadewa is open access 
under the term of the Creative Common, CC-BY-SA license  

| Page 1193 

mailto:nidarafiqaizzati@gmail.com


Pendahuluan 
Islam telah mengatur setiap aspek kehidupan umatnya dari yang paling kecil hingga yang di 

luar jangkauan manusia, solusi untuk setiap permasalahan hukum dapat ditemukan dalam alquran. 
Namun apabila terdapat situasi ketika hukum tidak diuraikan secara eksplisit di dalam alquran, 
jawabannya dapat dicari melalui kata-kata atau tindakan visual Nabi, yang dikenal sebagai Hadis 
atau Sunnah. Meski begitu, Hukum Islam, sebagai kumpulan norma dan aturan yang mengatur 
kehidupan umat Muslim, terus menghadapi tantangan besar dalam mengakomodasi perubahan 
sosial dan tuntutan modernitas. Dalam konteks ini, Islam memberikan otoritas kepada "mujtahid" 
untuk menangani permasalahan tersebut, memanfaatkan potensi mereka, dan merujuk pada 
prinsip-prinsip yang ada di Alquran dan Sunnah melalui ijtihad. Dengan demikian, Islam, sebagai 
agama "rahmatan li al-'alamin", tetap relevan di berbagai kondisi dan lokasi (Akbar, 2012). 

Dalam konteks ini, tokoh intelektual kontemporer seperti Almarhum Syaikh Yusuf Al-
Qardhawi memiliki peran sentral dalam membangun konstruksi pemikiran untuk membarukan 
hukum Islam. Kontribusinya yang signifikan terletak pada upayanya dalam memahami dan 
menafsirkan hukum islam dengan konteks zaman modern (Akbar, 2012). Dengan perubahan 
zaman dan kondisi sosial yang terus berkembang, pemahaman ulang terhadap hukum Islam 
menjadi suatu kebutuhan.  

Maka dapat diketahui seberapa relevan dan urgen-nya konstruksi pemikiran Al-Qardhawi 
dalam pembaruan hukum Islam ini penting untuk dipahami. Oleh karena itu, artikel ini akan 
menjelajahi lebih jauh perjalanan intelektual Al-Qardhawi, dimulai dengan menjelajahi bagaimana 
riwayat dan latar belakang kehidupan beliau, sejauh mana latar belakang kehidupannya 
mempengaruhi corak pemikiran beliau, bagaimana metode istinbath hukum yang beliau terapkan, 
apa saja prinsip-prinsip pembacaan Hukum Islam Kontemporer menurut beliau, apa saja ragam 
produk pemikiran dan ide-ide pembaruan yang beliau hasilkan, serta bagaimana relevansi 
pemikiran beliau terhadap perkembangan hukum keluarga Islam.  

Tulisan ini akan berupaya menjawab pertanyaan-pertanyaan di atas dan menguraikan 
konstruksi pemikiran Yusuf Al-Qardhawi dalam pembaruan hukum Islam dengan menyelidiki 
berbagai dimensi yang relevan dan signifikan. Untuk menjawab rumusan-rumusan masalah di atas, 
penelitian ini menerapkan metode kajian kepustakaan dengan menghimpun data kualitatif yang 
ditemukan dari berbagai sumber tulisan yang relevan. Sumber utama yang digunakan adalah kitab-
kitab karangan Syaikh Yusuf Al-Qardhawi dan sumber pendukung lainnya merupakan jurnal-jurnal 
yang membahas tentang Syaikh Yusuf Al-Qardhawi. 

Berdasarkan pemaparan diatas maka penulis menilai bahwa konstruksi pemikiran Syaikh 
Yusuf Al-Qardhawi dalam pembaruan hukum islam ini penting untuk dibahas karena dalam 
penelitiannya, penulis belum menemukan tulisan yang membahas secara komprehensif dan detail 
tentang hal tersebut, maka penulis akan membahasnya dalam artikel ini. Adapun sebagai tokoh 
yang terus berkontribusi, pemikiran Al-Qaradawi menjadi bahan refleksi bagi mereka yang tertarik 
pada perkembangan hukum Islam dalam menghadapi kompleksitas zaman modern. Serta, melalui 
pemahaman yang lebih mendalam, diharapkan dapat muncul wawasan yang lebih luas dan inklusif 
dalam menghadapi tantangan-tantangan kontemporer dalam ranah hukum Islam. 

Metode 
Metode penelitian yang dipakai pada pembahasan ini ialah penelitian kepustakaan (library 

research) yakni penelitian yang dijalankan dengan memakai literatur (kepustakaan) baik melalui 
buku, catatan, ataupun laporan dari hasil riset terdahulu dengan menggunakan pendekatan historis 
dan normative. 

Adapun metode analisis data yang dipakai ialah deskriptif analitik, yakni sebuah metode 

Konstruksi Pemikiran Yusuf Al-Qardhawi Dalam Pembaruan Hukum Keluarga Islam  

| Page 1194 



Izzati, N, R., et al Jurnal Interpretasi Hukum, Volume 5, Issue 3 

| Page 1195 

yang mengkaji kelompok manusia, objek, kondisi, sistem pemikiran, serta kejadian pada masa 
sekarang. Analisis deskriptif analitik ini dipergunakan supaya mengungkapkan data penelitian 
sehingga dapat ditarik kesimpulan dari pokok masalah judul. 

Hasil dan Pembahasan 
Riwayat dan Latar Belakang Kehidupan Yusuf  Al-Qardhawi 

Syaikh Yusuf Al-Qardhawi memiliki nama lengkap Yusuf bin Abdullah bin Ali bin Yusuf Al
-Qaradhawi. Di antara masyarakat internasional dan akademik, beliau dikenal sebagai Dr Yusuf Al-
Qaradhawi atau Syaikh Yusuf Al-Qaradhawi. Beliau lahir di sebuah desa kecil di Mesir bernama 
Shaft Turab, 9 September 1926 di Al Mahallah Al-Kubra, daerah Al-Muhafazah Al-Gharbiyyah, 
yakni di kampung yang terletak berdekatan kota Tanta. Beliau mengeluarkan hembusan napas 
terakhir pada usia yang ke-96 tahun di kediaman nya, Qatar, pada siang hari 26 September 2022. 
Kabar duka disebarkan secara langsung lewat akun sosial media Twitter resmi beliau @alqaradawy 
pada senin sore hari.  Penyebab meninggalnya  tidak diuraikan tetapi almarhum menderita sakit 
sejak beberapa tahun terakhir, dan belum ada informasi juga mengenai rincian pemakamannya 
(Suhartono, 2022). Semoga Allah memberinya kedamaian dan menempatkannya dalam kedamaian 
serta keluarga kerabat yang ditinggalkan diberikan kesabaran. 

Al-Qardhawi berasal dari keluarga yang teguh dalam beragama. Keluarga dari pihak ayahnya 
bekerja dalam sektor pertanian. Sedangkan keluarga dari pihak ibunya bergelut dalam bidang 
perniagaan. Ayahnya Abdullah meninggal dunia saat beliau baru berumur dua tahun. 
Sepeninggalan ayahnya, Al-Qardhawi tinggal bersama ayah saudaranya yaitu pamannya. Dia 
merawat Al-Qaradhawi dengan penuh perhatian. Dia memandang pamannya sebagai figur ayah 
dan sepupunya sebagai saudara, terutama karena dia adalah anak tunggal. Saat berumur lima tahun, 
pamannya membawanya belajar mengaji Alquran. Kemudian ketika usianya mencapai 10 tahun, 
dia berhasil menghafal Alquran seperti halnya pamannya yang juga seorang penghafal Alquran, 
sebelum beliau diangkat menjadi imam di kampungnya (Majid, 2016). 

Syaikh Yusuf Al-Qardhawi menyelesaikan pendidikan dasar hingga tingkat lanjut di Ma’had 
Thantha. Setelah menyelesaikan studi, ia melanjutkan ke Fakultas Ushuluddin di Universitas Al-
Azhar, meraih gelar summa cum laude pada tahun 1952. Dikarenakan terlibat dengan gerakan 
Ikhwanul Muslimin, Al-Qardhawi mengalami masa penahanan, di penjara Raja Farouk pada usia 
23 tahun pada 1949. Pada April 1956, saat terjadi Revolusi Juni di Mesir, beliau ditangkap kembali. 
Akibat kekejaman rezim pada saat itu, pada tahun 1961, Syaikh Yusuf Al-Qardhawi meninggalkan 
Mesir dan pindah ke Qatar. Beliau juga juga terkenal karena khutbah-khutbahnya yang 
kontroversial, sehingga ia pernah dilarang menjadi khatib di sebuah masjid di daerah Zamale, 
Kairo, karena dianggap menciptakan opini publik tentang ketidakadilan rezim pada masa itu. 

Gelar doktor diperoleh oleh beliau pada tahun 1972 melalui disertasi yang berjudul "Zakat 
dan Dampaknya dalam Penanggulangan Kemiskinan". Disertasi tersebut kemudian dikembangkan 
menjadi sebuah kitab yang diberi judul Fiqh Az-Zakat. Karya ini mencakup secara komprehensif 
isu zakat dengan pendekatan yang lebih modern. Selanjutnya, ketika berada di Qatar, beliau 
mendirikan Fakultas Syariah di Universitas Qatar dan membentuk pusat kajian sejarah dan sunnah 
Nabi. Akhirnya, Syaikh Al-Qardhawi memperoleh kewarganegaraan Qatar dan memilih Doha 
sebagai tempat tinggalnya. 

Syaikh Al-Qardhawi memiliki tujuh anak, dengan empat putri dan tiga putra. Sebagai 
seorang ulama yang sangat terbuka, beliau memberikan kebebasan kepada anak-anaknya untuk 
mengejar pendidikan sesuai minat, bakat, dan kecenderungan masing-masing tanpa membedakan 
antara anak perempuan dan laki-laki. Salah satu putrinya meraih gelar doktor dalam fisika nuklir di 
Inggris, sedangkan putri keduanya meraih gelar doktor dalam kimia, juga dari Inggris. Putri yang 
ketiga sedang menempuh program S-3, sementara putri yang keempat telah menyelesaikan 
pendidikan S-1 di Universitas Texas, Amerika. Anak laki-laki pertama beliau menempuh S-3 dalam 



| Page 1196 

teknik elektro di Amerika, sedangkan anak laki-laki kedua belajar di Universitas Dar Al-Ulum, 
Mesir. Anak laki-laki termuda telah menyelesaikan kuliahnya di jurusan listrik di fakultas teknik. 

Melihat dari variasi pendidikan anak-anaknya, dapat terlihat bagaimana sikap dan 
pandangan Dr. Yusuf Al-Qardhawi terhadap pendidikan modern. Dari ketujuh anaknya, hanya 
satu yang menempuh pendidikan di Universitas Dar Al-Ulum, Mesir, dengan fokus pada 
pendidikan Agama. Sementara itu, anak-anak yang lainnya mengambil pendidikan umum, dan 
semuanya berada di Barat. Hal ini mencerminkan sikap Al-Qardhawi sebagai seorang ulama yang 
menolak pemisahan ilmu secara dikotomis. Baginya, semua ilmu dapat bersifat islami atau tidak 
islami, tergantung pada individu yang memahami dan mengaplikasikannya. Al-Qardhawi meyakini 
bahwa pemisahan ilmu secara dikotomis telah menghambat kemajuan umat Islam. 

Yusuf Al-Qardhawi diakui sebagai seorang ulama dan pemikir Islam yang memiliki 
keunikan dan keistimewaan. Keunikan ini berasal dari cara atau metodologi khasnya dalam 
menyampaikan pesan Islam. Melalui metodenya ini, beliau dengan mudah diterima di kalangan 
dunia Barat sebagai seorang pemikir yang selalu menampilkan Islam dengan cara yang ramah, 
santun, dan moderat. Kapasitasnya yang unik juga membuatnya sering diundang untuk menghadiri 
pertemuan internasional bersama para pemimpin agama di Eropa dan Amerika sebagai wakil dari 
kelompok Islam.  

Pemikiran dan dakwah yang diemban oleh Yusuf Al-Qardhawi memainkan peran vital 
dalam pergerakan Islam kontemporer. Waktunya yang dihabiskan untuk melayani Islam, 
memberikan ceramah, dan menyampaikan pandangan keislaman dalam berbagai konteks dan 
tempat, telah menjadikan pengaruhnya sebagai seorang Syaikh Al-Qardhawi menjadi sosok 
kontributor besar di banyak penjuru dunia, terutama dalam gerakan Islam kontemporer 
(Qardhawi, 2010). 

Pengaruh Latar Belakang Kehidupan Terhadap Corak Pemikiran Yusuf  Al-
Qardhawi 

Ketika berusia 5 tahun, Yusuf Al-Qardhawi diajarkan menulis dan menghafal Alquran 
secara intensif oleh pamannya. Pada usia 10 tahun, beliau sudah mampu menghafal seluruh surat 
dalam Alquran dengan lancar dan menguasai tajwid dengan sempurna. Keterampilannya dalam 
bidang Alquran saat remaja membuat orang-orang di sekitar kampungnya memanggilnya dengan 
nama Syeikh Qardhawi (Qardhawi, 1994). Berkat kefasihan dan kemerduannya dalam 
melantunkan ayat Alquran, Yusuf Al-Qardhawi sering diminta untuk menjadi imam dalam salat 
magrib, isya, dan shubuh. Hanya sedikit orang yang tidak terharu saat salat di belakang Yusuf Al-
Qardhawi. Setelah menyelesaikan Sekolah Dasar, Yusuf Qardhawi melanjutkan pendidikannya di 
Ma'had (Pesantren) Thantha selama empat tahun, dan kemudian melanjutkan ke tingkat menengah 
selama lima tahun. Studinya dilanjutkan di Universitas Al-Azhar Kairo, memfokuskan pada studi 
agama di Fakultas Ushuluddin hingga meraih syahadah aliyah. Pada tahun 1952-1953, Yusuf Al-
Qardhawi bergabung dengan Ma’had Al-Buhus wa Ad-Dirasat Al-Arabiyah Al-Aliyah dan berhasil 
mendapatkan diploma tinggi dalam bidang bahasa dan sastra. 

Begitu kecerdasannya mulai terpancar ketika ia menyelesaikan studi di Fakultas Ushuluddin 
Universitas Al-Azhar dengan predikat terbaik pada tahun 1952/1953, Yusuf Al-Qardhawi 
kemudian melanjutkan pendidikannya di jurusan bahasa Arab selama dua tahun dan meraih 
predikat pertama di antara lima ratus mahasiswa. Setelah lulus dari jurusan bahasa Arab, ia 
melanjutkan studinya di Lembaga Tinggi Riset dan Penelitian Masalah-Masalah Islam dan 
Perkembangannya selama tiga tahun. Pada tahun 1960, Syaikh Yusuf Al-Qardhawi melanjutkan 
pendidikan pascasarjana di Universitas Al-Azhar, Kairo. Ia kemudian melanjutkan studi pada 
tingkat doktor dan menulis disertasinya dengan judul "Fiqh Al-Zakat wa Tsaruha fi Hallil Masyakil 
Al-Ijtima’iyyah" (Fikih Zakat dan Pengaruhnya dalam Solusi Problem Sosial Kemasyarakatan), 
yang diselesaikan dalam dua tahun. Meskipun mengalami keterlambatan dari perkiraannya awal. 
Sebab dari 1986 hingga 1970 ia dipenjara oleh penguasa militer Mesir atas tuduhan mendukung 
pergerakan Ikhwanul Muslimin, disertasinya akhirnya diuji di depan guru besar Al-Azhar pada 

Konstruksi Pemikiran Yusuf Al-Qardhawi Dalam Pembaruan Hukum Keluarga Islam  



Izzati, N, R., et al Jurnal Interpretasi Hukum, Volume 5, Issue 3 

| Page 1197 

tahun 1973 dan mendapat predikat Cumlaude (Dahlan, 2001). Setelah dibebaskan dari tahanan, 
Syaikh Yusuf Al-Qardhawi pindah ke Doha, Qatar. Di sana, bersama teman seangkatannya, beliau 
mendirikan Madrasah Ma’had Al-Din (Institut Agama). Madrasah ini menjadi awal terbentuknya 
Fakultas Syari’ah Qatar, yang kemudian berkembang menjadi Universitas Qatar dengan berbagai 
fakultas. Syaikh Yusuf Al-Qardhawi sendiri menjabat sebagai Dekan Fakultas Syari’ah di 
universitas tersebut. 

Pemikiran keagamaan dan politik Syaikh Yusuf Qardhawi banyak dipengaruhi oleh gagasan 
Syaikh Hasan Al-Banna. Beliau mengagumi dan menyerap sejumlah besar pemikiran dari Syaikh 
Hasan Al-Banna. Bagi Syaikh Yusuf Qardhawi, Syaikh Hasan Al-Banna dianggap sebagai seorang 
ulama yang konsisten dalam mempertahankan kemurnian nilai-nilai agama Islam tanpa 
terpengaruh oleh ideologi nasionalisme dan sekularisme yang diperoleh dari Barat. Sementara itu, 
dalam konteks wawasan ilmiahnya, pemikiran Syaikh Yusuf Qardhawi banyak dipengaruhi oleh 
gagasan ulama-ulama Al-Azhar. Sebagai intelektual muslim yang sering dianggap sebagai tokoh 
utama Ikhwanul Muslimin, dalam beberapa tulisannya, Yusuf Qardhawi mulai mengemukakan 
gagasan-gagasan pembaruan, terutama dalam ilmu fikih yang disebut sebagai fiqhun muyassar 
(Misrawi, 2000). Dalam beberapa tulisannya, Syaikh Yusuf Qardhawi berupaya untuk melepaskan 
diri dari ketergantungan pada taklid terhadap para fukaha dan melakukan kritik terhadap beberapa 
matan hadis yang dianggapnya tidak sejalan dengan semangat modernitas. Taklid adalah 
mengambil pendapat orang lain untuk diamalkan tanpa mengetahui dalilnya. Upaya pembaruan 
yang dilakukan oleh Yusuf Qardhawi jelas melibatkan dirinya di luar tradisi berpikir umum dalam 
kalangan Ikhwanul Muslimin, dan tidak mengherankan jika beliau sendiri menghadapi kritik dari 
kalangan tersebut. Oleh karena itu, pemikiran Yusuf Qardhawi kini tidak lagi diidentifikasi dengan 
lembaga, melainkan sebagai gagasan individu. 

Menurut Zuhairi Misrawi, kecenderungan modernisasi pemikiran keislaman lebih banyak 
dipengaruhi oleh tuntutan realitas daripada oleh kelompok tertentu. Dari pernyataan ini, dapat 
disimpulkan bahwa Yusuf Al-Qardhawi, dalam perspektif pergerakan keislamannya, memiliki 
pendekatan yang sangat radikal, namun dalam domain fikih, beliau menunjukkan kelenturan dan 
pendekatan yang bersifat modernis. Seperti disebutkan sebelumnya, meskipun Yusuf Qardhawi 
sangat menghormati tokoh-tokoh Ikhwanul Muslimin dan Al-Azhar, beliau tidak bersedia 
melakukan taklid secara sepenuhnya kepada mereka. Dalam konteks ijtihad, Syaikh Qardhawi 
merupakan seorang mujtahid yang memiliki wawasan luas dan memiliki pemikiran yang objektif. 
Baginya, seorang ulama harus memeriksa kritik-kritik yang berasal dari pihak lawan Islam, karena 
menurutnya, seseorang yang terlibat dalam pemikiran hukum Islam tidak cukup hanya dengan 
menguasai literatur Islam dari masa lampau. 

Menghadapi kelompok yang tidak menerima pembaruan, termasuk dalam hal pembaharuan 
hukum Islam, Yusuf Qardhawi menyatakan bahwa mereka merupakan orang-orang yang tidak 
memahami hakikat dan tujuan Islam serta tidak menyadari kompleksitas dalam konteks global. 
Bagi beliau, golongan modern ekstrem yang berkeinginan menghapuskan segala sesuatu yang 
terkait dengan masa lalu, meskipun sudah menjadi bagian dari budaya masyarakat, memiliki 
pemahaman yang sama dengan kelompok sebelumnya yang tidak mengerti esensi dan cita-cita 
sejati Islam. Yusuf Qardhawi menginginkan sebuah pembaruan yang tetap sesuai dengan prinsip-
prinsip Islam. Baginya, pembaruan dalam hukum Islam tidak hanya berarti melakukan ijtihad, 
karena ijtihad lebih menekankan pada aspek pemikiran dan bersifat ilmiah. Sebaliknya, pembaruan 
melibatkan bidang pemikiran, sikap mental, dan perilaku yang mencakup ilmu, iman, dan amal 
(Misrawi, 2000). 

Yusuf Al-Qardhawi akhirnya diakui sebagai intelektual dan ulama Islam yang memiliki 
pandangan yang progresif. Berbagai tulisannya yang tersebar di media cetak mencerminkan sejauh 
mana ruang lingkup pemikirannya dalam ranah agama. Layak untuk menyebutnya sebagai seorang 
mufti Islam yang relevan dalam konteks saat ini (Qardhawi, 1994). Meskipun Yusuf Al-Qardhawi 
mengakui dirinya sebagai pengagum Ibnu Taimiyah, Hasan Al-Banna, Rasyid Ridha, dan Sayyid 
Sabiq, pandangan dan cara berpikirnya memiliki ciri khas yang sangat moderat. Beliau dengan 
tegas menolak terjebak dalam pemikiran taklid terhadap satu mazhab tertentu dalam penerbitan 



| Page 1198 

fatwa-fatwanya. Selain aktif menulis buku, artikel, dan memberikan ceramah di media elektronik, 
Yusuf Qardhawi juga menyandang jabatan sebagai profesor di Universitas Qatar dan memimpin 
Pusat Studi dan Sejarah Nabi. Sebagai salah satu tokoh utama umat Islam saat ini, kontribusi 
beliau mencakup ilmu pengetahuan, pemikiran, dakwah, pendidikan, dan jihad, yang sangat terasa 
di seluruh dunia. Hampir semua lapisan umat Islam saat ini telah membaca karya tulis, mendengar 
ceramah, dan meresapi fatwa dari Yusuf Qardhawi, yang kerap memberikan pidato di masjid, 
universitas, serta melalui media seperti radio, televisi, kaset, dan lainnya (Ishom, 2001). 

Metode Istinbath Hukum Yusuf  al-Qardhawi 

Dengan menganalisis fatwa Yusuf al-Qardhawi dan mengaitkannya dengan pandangan 
hukum fukaha terdahulu, ijtihadnya dapat dikelompokkan menjadi tiga, yaitu: ijtihad tarjih, ijtihad 
kreatif, dan ijtihad tarjih kreatif. Al-Qardhawi menggunakan istilah yang berbeda untuk konsep-
konsep tersebut, yaitu: ijtihad intiqa’i, ijtihad insya’i, dan ijtihad intiqa’i insya’i. 

Ijtihad Tarjih atau Intiqa'i 

Ijtihad tarjih atau intiqa’i, sebagaimana yang diterapkan oleh Yusuf al-Qardhawi saat 
pemberian fatwa, melibatkan seleksi berbagai pandangan dan menetapkan pendapat yang paling 
kuat berdasarkan dalil hukum khusus. Pendekatan ijtihad ini sering ditemui dalam fatwa 
kontemporer Al-Qardhawi, karena banyaknya pertanyaan yang diajukan kepadanya yang telah 
dianalisis oleh mujtahid sebelumnya, contohnya, seperti masalah jarak musafir yang boleh berbuka 
puasa, qunut dalam salat subuh, dan sebagainya.  

Dalam ijtihad tarjih, al-Qardhawi mengevaluasi pandangan hukum ulama sebelumnya terkait 
suatu masalah dengan mempertimbangkan dalil-dalil yang digunakan, hingga ia mencapai pendapat 
terkuat berdasarkan argumentasi yang paling kuat. Selain mempertimbangkan dalil, dalam proses 
tarjih, Al-Qardhawi juga memperhitungkan identifikasi masalah serta kondisi kontemporer, 
termasuk perubahan dalam situasi sosial politik, kemajuan ilmu pengetahuan, dan teknologi. 

Al-Qardhawi menerapkan ijtihad tarjih saat menyusun fatwa mengenai kewajiban zakat atas 
jual beli tanah. Beliau menyatakan bahwa pandangan jumhur lebih mendominasi, meskipun dalam 
situasi tertentu, pandangan Malik juga dapat diterapkan. Dalam konteks fatwa mengenai bercelak 
saat puasa, dia juga menggunakan ijtihad serupa dengan mengakui keunggulan pendapat Ibnu 
Taimiyah, yang kemudian ia pilih untuk mengikuti dan memberikan fatwa (Akbar, 2012). Al-
Qaradhawi juga melakukan tarjih terhadap pandangan Mahmud Syaltut mengenai keharaman 
merokok dengan membandingkannya dengan pendapat dari Syaikh Hasanain Makhluf, 
Muhammad Ibnu Mani', dan lainnya. 

Sebagai contoh lain, al-Qaradhawi menyimpulkan bahwa sebaiknya izin anak perempuan 
diminta sebelum menikahkannya. Meskipun ulama dari empat mazhab, seperti Syafi’iyah dan 
Malikiyah, serta sebagian besar Hanafiyah berpendapat bahwa orang tua dapat menikahkan anak 
perempuannya tanpa meminta izinnya, al-Qardhawi mengambil posisi sebaliknya. Meskipun 
kelompok fukaha tersebut berpendapat bahwa orang tua lebih memahami kemaslahatan bagi anak 
perempuan, al-Qardhawi memilih mengikuti pandangan kelompok lain, yaitu pandangan Abu 
Hanifah, yang menyarankan untuk meminta izin anak perempuan. Alasan al-Qardhawi 
memperkuat pandangan ini adalah karena anak perempuan zaman sekarang telah mengenal calon 
suaminya dan memiliki pemahaman pergaulan. 

Al-Qaradhawi sering melakukan ijtihad tarjih dalam konteks masalah bersuci dan salat, zakat 
dan sedekah, puasa dan zakat fitrah, serta sumpah dan nazar. Sebagian besar fatwa-fawanya dapat 
ditemukan dalam buku "Hady al-Islam Fatawa Mu’ashirah" pada jilid pertama. 

Ijtihad Kreatif atau Insya’i 

Ijtihad kreatif atau insya’i merupakan upaya untuk menetapkan hukum terkait suatu masalah 
yang belum pernah dibahas oleh fukaha salaf, baik karena masalah tersebut baru atau karena 

Konstruksi Pemikiran Yusuf Al-Qardhawi Dalam Pembaruan Hukum Keluarga Islam  



Izzati, N, R., et al Jurnal Interpretasi Hukum, Volume 5, Issue 3 

| Page 1199 

terdapat perbedaan pendapat hukum. Al-Qardhawi sering menerapkan ijtihad kreatif atau insya’i 
pada isu-isu yang relatif baru dan belum dikenal sebelumnya, seperti masalah zakat gudang dan 
stand. 

Dalam pelaksanaan ijtihad kreatif, Al-Qardhawi sering merujuk pada pandangan fukaha lain 
jika ada, menelaah dalil-dalil hukum yang digunakan, dan menyusun kesimpulan hukum. Jika tidak 
terdapat pendapat ulama lain mengenai masalah tersebut, Al-Qardhawi menyajikan dalil-dalil dan 
argumentasinya sendiri sebelum menyimpulkan pendapat hukumnya (Akbar, 2012). 

Ijtihad Tarjih Kreatif atau Intiqa’i Insya’i 

Ijtihad tarjih kreatif atau intiqa’i insya’i merupakan kombinasi dari dua bentuk ijtihad 
sebelumnya. Pendekatan ini melibatkan penyajian pandangan-pandangan ulama salaf mengenai 
suatu isu hukum, penentuan pendapat yang paling kuat di antara mereka, serta penjelasan atau 
penambahan elemen-elemen baru yang belum dibahas atau disebutkan oleh ulama sebelumnya. 

Al-Qardhawi melakukan ijtihad dalam bentuk ini ketika mempertimbangkan hukum 
menyikat gigi saat berpuasa. Beliau menyajikan dua aliran pendapat terkait, yang pertama 
menyebutkan bahwa menyikat gigi saat berpuasa adalah makruh karena terdapat hadis yang 
menyebutkan bahwa Allah menyukai bau mulut orang yang berpuasa.  

Pendapat kedua dari sejumlah ulama menyatakan bahwa menyikat gigi termasuk sunnah, 
merujuk pada hadis yang menyatakan bahwa menyikat gigi adalah tindakan membersihkan mulut 
dan mendapatkan keridhaan Allah, serta hadis lain yang menyebutkan bahwa Rasul menyikat gigi 
saat berpuasa. Al-Qardhawi memperkuat pandangan kelompok kedua dengan alasan bahwa Rasul 
tidak memberlakukan batasan waktu khusus untuk menyikat gigi, sementara makna dan muatan 
hukum dari hadis pertama tidak jelas. Oleh sebab itu, Al-Qardhawi memutuskan bahwa menyikat 
gigi (bersiwak) saat puasa adalah sunnah, dan sebagai bagian dari tarjihnya, ia menambahkan 
bahwa jika menggunakan pasta gigi, seseorang harus berhati-hati agar tidak tertelan ke dalam perut 
(Husaini, 2019).  

Jika seseorang yang sedang berpuasa telah menggunakan pasta gigi dengan hati-hati, dan 
sebagian kecil tetap tertelan, maka puasanya tetap sah. Pandangan ini merupakan pemikiran baru 
yang tidak dikemukakan oleh ulama sebelumnya. Oleh karena itu, ijtihad yang dilakukannya dapat 
dikategorikan sebagai ijtihad intiqa’i insya’i (tarjih kreatif). 

Selain tiga bentuk ijtihad yang telah disebutkan, penting untuk dicatat bahwa Al-Qardhawi 
jarang menggunakan metode istinbath hukum yang umum digunakan oleh para mujtahid, seperti 
kias, maslahah mursalah, dan istihsan. Terkait dengan kias, ada sedikit contoh penggunaan kias 
olehnya, seperti saat membahas hukum menyuruh anak untuk salat dengan analogi menyuruh anak 
untuk berpuasa. Namun, penggunaan kias tersebut tidak bersifat kaku, karena hadis menyarankan 
agar orang tua menyuruh anak salat saat usia 7 tahun. Al-Qardhawi memandang berbeda terkait 
latihan puasa bagi anak-anak, yang menurutnya tidak ditentukan pada usia 7 tahun, melainkan 
bergantung pada kemampuan anak. Perbedaan ini muncul karena menurut Al-Qardhawi, 
pelaksanaan salat dianggap lebih mudah dibandingkan dengan puasa, terutama dalam konteks 
kesiapan fisik. Sebagai ilustrasi, ia menyamakan perjuangan di medan perang dengan penggunaan 
senjata oleh aktivitas dai', mujtahid, dan ulama lainnya, dengan dasar illat yang digunakan adalah 
membela Islam. 

Al-Qaradhawi juga jarang menggunakan metode istihsan dan maslahah mursalah secara 
langsung, namun sebenarnya ia menerapkan prinsip-prinsip ini dengan pendekatan yang berbeda. 
Ia memanfaatkan kedua metode tersebut dengan merujuk pada prinsip-prinsip universal syariat 
Islam yang dijadikan olehnya sebagai sumber atau dasar hukum. 

Hal lain yang perlu diperhatikan mengenai metode istinbath hukum al-Qaradhawi adalah 
pendekatan pencegahan atau ihtiyat, meskipun ihtiyat tersebut tidak mengalahkan penalaran 
hukumnya. Dalam menelaah hukum penyuntikan selama berpuasa, Al-Qardhawi menyajikan dua 



| Page 1200 

pandangan hukum yang berbeda, yaitu yang menyatakan bahwa penyuntikan membatalkan puasa 
dan yang menyatakan sebaliknya.  

Al-Qardhawi menyatakan kecenderungan untuk setuju dengan pandangan yang kedua. 
Namun, beliau tetap mengingatkan umat Muslim untuk tidak melakukan penyuntikan saat 
berpuasa, karena masih ada waktu setelah berbuka. Dalam kasus penyakit yang parah, seseorang 
diizinkan untuk tidak berpuasa (Husaini, 2019). Al-Qardhawi dengan tegas menyatakan bahwa jika 
diberi kesempatan untuk menggunakan suntikan selama berpuasa, ada kekhawatiran bahwa umat 
Muslim yang mampu akan memanfaatkannya untuk mengurangi rasa lapar. Di sini, terlihat ihtiyat al
-Qaradhawi tidak mengesampingkan penalaran hukum, karena beliau masih memperbolehkan 
penggunaan suntikan selama bulan puasa. 

Prinsip-Prinsip Pembacaan Hukum Islam Kontemporer Yusuf  Al-Qardhawi 

Ketika mengistinbathkan hukum atas suatu permasalahan, al-Qardhawi menggunakan 
penalaran dan bersandar pada prinsip-prinsip dasar sebagaimana di bawah ini: 

Memiliki Sikap Moderat 

Salah satu ciri agama Islam adalah kesederhanaan (tawasuth). Kesederhanaan 
mengimplikasikan keseimbangan antara dua konsep yang kontradiktif, di mana tidak ada 
kecenderungan kuat ke arah salah satunya, serta menolak sikap berpihak. Imam Asy-Syatibi 
menyatakan bahwa seorang mujtahid atau mufti yang mencapai tingkat tinggi cenderung 
mengembangkan sikap kesederhanaan yang cocok dengan kondisi rakyat, menghindari keberat-
beratan dan kelalaian. 

Allah SWT menetapkan syariat kepada mukallaf dengan tujuan membimbingnya menuju 
sikap yang seimbang, menghindari ekstremisme dan kelalaian. Jika seorang mufti melanggar 
prinsip ini, maka ia telah menyimpang dari tujuan syariat. Oleh karena itu, meninggalkan sikap 
moderat dianggap tercela oleh ulama. Rasulullah saw dan para sahabat juga mengamalkan sikap 
moderat, menolak pandangan yang mengabaikan urusan dunia dan hanya fokus pada ibadah 
semata. 

Dalam melakukan ijtihad, al-Qardhawi berupaya untuk mengadopsi sikap moderat. Ia tidak 
mempersempit pemikirannya dengan mempertahankan semua pandangan lama tanpa keterbukaan, 
atau menganggap semua inovasi baru sebagai haram. Al-Qardhawi juga tidak terburu-buru 
menghalalkan segala yang baru dengan alasan bahwa Islam dapat menyesuaikan diri dengan 
perubahan zaman. Selain itu, beliau beropini bahwa sikap moderat adalah prinsip umum dan 
karakteristik yang melekat pada kebudayaan Islam sepanjang sejarah (Siswanto, 2011). 

Bebas dari fanatisme mazhab dan taklid 

Di antara prinsip fundamental al-Qardhawi dalam berijtihad atau mengistinbathkan hukum 
adalah dengan tidak menerima fanatisme terhadap suatu mazhab tertentu dan tunduk pada taklid 
terhadap individu, baik yang hidup pada masa lalu maupun saat ini. Beliau bukan tidak menghargai 
ulama terdahulu, tetapi sikap itu diambil untuk mengikuti nasihat ulama terdahulu yang melarang 
orang lain bertaklid kepada mereka.  

Imam Mazhab menyarankan masyarakat muslim untuk mengambil hukum dari sumber 
aslinya, seperti yang mereka lakukan. Al-Qardhawi berpendapat bahwa seorang ulama mestinya 
memiliki kemandirian, yang dibuktikan dengan sikapnya yang tidak menyampaikan pendapat tanpa 
dukungan dalil kuat yang dapat dijustifikasi secara ilmiah. Ini mencakup kemampuan untuk 
memilih pendapat terkuat di antara opsi yang ada, yang lebih sesuai dengan nash dan mampu 
mencapai maqashid asy-syari’ah. Selain itu, seorang ulama harus memiliki kemampuan untuk 
melakukan ijtihad juz’i, yaitu melakukan ijtihad dalam masalah tertentu meskipun belum 
diperdebatkan oleh ulama terdahulu. 

Memberi Kemudahan 

Konstruksi Pemikiran Yusuf Al-Qardhawi Dalam Pembaruan Hukum Keluarga Islam  



Izzati, N, R., et al Jurnal Interpretasi Hukum, Volume 5, Issue 3 

| Page 1201 

Kemudahan (al-yusr) adalah prinsip yang dipegang oleh al-Qardhawi dalam berijtihad. 
Beliau menjelaskan bahwa prinsip kemudahan adalah upaya untuk memfasilitasi sesuai dengan 
petunjuk, kaidah, dan semangat yang umum dalam Islam. Bagi al-Qardhawi, seorang mujtahid 
yang memutuskan suatu produk hukum seharusnya berupaya memberikan kelonggaran kepada 
masyarakat muslim. Jika terdapat dua pandangan dalam suatu masalah, dengan satu menekankan 
kepada kehati-hatian dan yang lain memberikan kemudahan, al-Qardhawi menyarankan untuk 
memilih pandangan yang memberikan kemudahan, selama tidak menimbulkan dosa. 

Mengemukakan Pendapat dengan Bahasa Sekarang 

Dalam berijtihad, prinsip lainnya yang dimiliki oleh al-Qardhawi adalah prinsip kejelasan. 
Keterangannya yang jelas terlihat dalam ungkapan dan kalimatnya, serta tujuan dan maksud dari 
pendapatnya. Al-Qardhawi selalu berupaya dalam menjauhi penggunaan istilah yang rumit, kalimat 
yang tidak jelas, ungkapan yang membingungkan, metode yang berlebih-lebihan, dan klasifikasi 
yang meragukan. Ia menulis dengan menggunakan bahasa yang sederhana dan gaya bahasa yang 
mudah dipahami. Selain itu, Al-Qardhawi juga menyajikan alasan logis atau hikmah dari opininya. 

Menolak Pembahasan Masalah yang Tidak Bermanfaat 

Dalam melakukan ijtihad, al-Qardhawi berupaya untuk tidak menjawab pertanyaan 
mengenai masalah yang tidak memberikan manfaat dan tidak relevan untuk kehidupan praktis. 
Beliau enggan merespons pertanyaan yang dapat menimbulkan fitnah, kebencian, atau 
permusuhan antar manusia. Hal yang sama berlaku untuk pertanyaan yang tidak akan 
meningkatkan keimanan seseorang atau mendorongnya untuk beramal. 

Contohnya, pertanyaan mengenai apakah orang yang berdusta masuk surga dan yang jujur 
masuk neraka, siapa yang lebih diutamakan di antara keluarga Nabi SAW. dan para sahabat, serta 
konflik di antara mereka, juga pertanyaan tentang penafsiran mimpi, dan sejenisnya (Qardhawi, 
1996). Namun, apabila pertanyaan diajukan sebab murni atas ketidaktahuan atau keragu-raguan 
yang sebenarnya, al-Qardhawi berpendapat bahwa menjawabnya perlu dilakukan untuk 
menghapuskan keraguan tersebut.  

Al-Qardhawi tidak memperdulikan beragam permasalahan yang oleh ulama klasik disebut 
sebagai masalah iftiradhiyah (pengandaian), seperti yang sering ditemui dalam kitab-kitab klasik. 
Sebagai contoh, pertanyaan mengenai apakah suami mengucapkan talak jika berkata kepada 
istrinya, "darahmu saya talak" atau "air kencingmu saya talak." Al-Qardhawi hanya mengomentari 
masalah-masalah yang realistis dan praktis dalam kehidupan sehari-hari. 

Ragam Produk Pemikiran dan Ide-Ide Pembaruan Yusuf  Al-Qardhawi 

Yusuf Al-Qardhawi, seorang ulama kontemporer yang sangat dinanti-nantikan fatwanya 
oleh umat Islam di seluruh dunia, lahir di Mesir pada tahun 1926. Dikenal sebagai ulama yang 
sangat produktif, ia telah menulis lebih dari dua puluh buku mengenai Islam.  

Sebagai cendekiawan muslim dengan reputasi internasional, kecakapan ilmiahnya tidak 
diragukan lagi. Ragam produk pemikiran dari Syaikh Yusuf Al-Qardhawi terdiri dari berbagai 
macam bidang keilmuan, diantaranya; bidang Ilmu Fikih dan Ushul Fikih, bidang Ekonomi Islam, 
bidang Aqidah Islam, dan masih banyak lagi ragam produk pemikiran yang disumbangkan oleh 
beliau. Pemikiran-pemikiran Dr. Yusuf Al-Qardhawi terhadap bidang-bidang keilmuan tersebut 
telah dituangkan melalui berbagai macam karya ilmiahnya (Abidin, 2021), diantara yang penulis 
dapatkan sebagaimana berikut ini:  

Karakteristik Islam 

Di dalam buku ini, Yusuf Al-Qardhawi menerangkan bahwasanya Islam sebagai Rahmatan 
Lil Alamin memiliki ciri khasnya sendiri, termanifestasi melalui ajaran-ajaran universal, abadi, dan 
sempurna yang tersebar di seluruh dunia. Sifat-sifat Islam ini berasal dari dasar-dasar wahyu Ilahi 
yang sistematis dan mampu diimplementasikan dalam kehidupan sehari-hari manusia. 



| Page 1202 

Fikih Prioritas 

Dalam bukunya, Qardhawi mengajukan suatu ide dengan usaha untuk menilai beberapa 
masalah prioritas dari perspektif hukum Islam berdasarkan beragam opini. Tujuan utamanya 
adalah mengoreksi pemikiran, memperkuat pemahaman, dan membentuk paradigma baru dalam 
Fiqh, yang diharapkan bisa menjadi pedoman bagi para praktisi di kalangan umat muslim. 

Konsep dan Praktek Fatwa Kontemporer 

Yusuf Al-Qardhawi dalam buku ini menguraikan bahwa fatwa, sebagai respons terhadap 
masalah hukum dan ketentuan syariat, memerlukan suatu pengendalian sosial konseptual. Hal ini 
bertujuan untuk menjaga agar fatwa tetap sesuai dengan ajaran risalah sebagai kelanjutan ajaran 
Rasulullah SAW, dan untuk menghindari pengaruh buruk yang mungkin muncul dari politik atau 
ketidaktahuan individu yang mengaku sebagai ulama, cendekiawan, atau intelektual. 

Ijtihad dalam Syari’at Islam 

Dalam karyanya, Syaikh Yusuf Al-Qardhawi menyatakan bahwa ijtihad syariah Islam 
memiliki potensi untuk memberikan panduan yang tepat bagi kemajuan umat manusia. Ijtihad ini 
juga memiliki kapasitas untuk merespons dan menyembuhkan penyakit baru dengan menggunakan 
obat yang bersumber dari apotek Islam, selama ijtihad tersebut dilakukan dengan benar dan tepat. 

Fiqh Ikhtilaf 

Dalam karyanya ini, beliau menjelaskan perbedaan pandangan yang ada, menggarisbawahi 
pentingnya pemahaman terhadap syariat, dan menekankan sikap yang berjiwa besar. 

Dasar Pemikiran Hukum Islam 

Dalam karyanya yang satu ini, Yusuf Al-Qardhawi menjelaskan prinsip-prinsip dasar ilmu 
fikih untuk memungkinkan masyarakat umum memahami perkembangan hukum Islam saat ini 
dengan lebih baik. 

Halal Haram dalam Islam 

Dalam karyanya ini, Yusuf Al-Qardhawi menyatukan ilmu kedokteran, bioteknologi, dan isu
-isu manusia modern dengan akurasi sesuai dengan prinsip-prinsip Islam. 

Alquran Berbicara Tentang Akal dan Ilmu Pengetahuan 

Dr. Yusuf Al-Qardhawi menjelaskan bahwa Alquran menempatkan akal sesuai dengan 
peran dan posisinya, berbeda dengan pendekatan Barat yang menjadikan akal sebagai "Tuhan" dan 
segalanya dalam kehidupan mereka. Allah menciptakan akal dengan batasan, sehingga memerlukan 
alat lain untuk memahami fenomena alam yang tidak dapat dijangkau oleh akal itu sendiri. Buku 
ini memberikan pemahaman tentang hubungannya dengan Alquran, menunjukkan bahwa Alquran 
bukan hanya kitab suci yang memberi pahala ketika dibaca, tetapi juga sebagai sumber 
pengetahuan untuk memahami hidup manusia (Marukum, 2011).  

Iman dan Kehidupan 

Dalam buku ini, dijelaskan secara tegas mengenai kesalahan persepsi yang menganggap 
agama sebagai sesuatu yang membatasi atau sebagai hambatan bagi kehidupan. Padahal, tanpa 
agama dan iman, seseorang akan kehilangan arah dalam hidupnya, terus-menerus menghadapi 
kebingungan dan keragu-raguan. Kemudian, tanpa agama dan iman, manusia cenderung menjadi 
tidak terkendali. Iman adalah bagian tak terpisahkan dari keberadaan manusia, terutama bila 
diperhatikan dari sisi fungsi dan posisi manusia; oleh karena itu, iman menjadi penentu nasib 
kehidupan manusia yang bisa membawa kebahagiaan atau sebaliknya. 

Hukum Zakat 

Konstruksi Pemikiran Yusuf Al-Qardhawi Dalam Pembaruan Hukum Keluarga Islam  



Izzati, N, R., et al Jurnal Interpretasi Hukum, Volume 5, Issue 3 

| Page 1203 

Dalam kitabnya ini, Yusuf Al-Qardhawi mengulas sejumlah isu baru, termasuk peran zakat 
sebagai sumber pendapatan utama umat Islam selain menjadi kewajiban agama. Para ahli hukum 
Islam sepakat bahwa ini adalah karya yang komprehensif dan menyeluruh. Al-Qardhawi 
memjelaskan secara mendalam tentang zakat dan seluruh aspeknya. 

Relevansi Pemikiran Yusuf  Al-Qardhawi Terhadap Perkembangan Hukum 
Keluarga Islam 

Di dunia Islam modern, salah satu intelektual Muslim yang terkenal, terutama di ranah 
hukum Islam, adalah Yusuf Al-Qardhawi. Beliau secara signifikan sudah memberikan atensi untuk 
mengatasi isu-isu hukum Islam yang relevan pada masa kini. Berkaitan dengan perkembangan 
hukum keluarga Islam, Yusuf Al-Qardhawi juga memberikan sumbangsih pemikirannya dalam hal 
tersebut. Salah satu contoh pemikiran Yusuf Qardhawi yang berkaitan dengan hukum keluarga 
Islam adalah permasalahan tentang program keluarga berencana. 

Program KB atau keluarga berencana pada dasarnya merupakan upaya manusia dalam 
mengatur kehamilan dalam lingkup keluarga. Tujuan umum dari program Keluarga Berencana 
(KB) adalah untuk menambahkan tingkat kesejahteraan ibu dan anak, dengan harapan 
menciptakan keluarga yang bahagia. Ini menjadi landasan untuk mewujudkan rakyat yang sejahtera 
melalui pengendalian kelahiran, yang juga berperan dalam menjamin kendali pertumbuhan 
penduduk (Rosyadi, 1986).  

Keluarga Berencana (KB) merupakan tuntutan syariah yang melibatkan pengaturan atau 
peningkatan kelahiran, sesuai dengan situasi dan kondisi yang ada (Al-Fanjari, 2005). Dalam 
konteks Hukum Islam, program Perencanaan Keluarga tidak diharamkan, melainkan 
diperbolehkan untuk mengendalikan kelahiran melalui metode azl, sebagaimana tercantum dalam 
hadis yang berasal dari Jabir R.A.: 

    َ
 
ْ  ِ    َ   لََّ 

َ
َ   عَ 

َ
   َل

 
ِ   َ ر

َ
ُِ   َل اِ   صَلََّْ 

ِْ    عَ
َ

َُ   عَر ىق
َْ َ    ِ

ْ
ع
َ
َُ   ن ِ

َ
ْ     –عَنْ   اَِرِ ق   َ

َ
 
َ
َ    ف

 
ْ  ِ    َ   لََّ 

َ
َ   عَ 

َ
   َل

 
ِ   َ ر

َ
ْ   َل للّ ِ َّ

َ
    
َ
   ِكِ 

َ
غ
َ
بَ 
َ
ف

أ   وص َم   (    
َ
ع َِ
ْ
 يَع

“Dari Jabir, disampaikan bahwa kami melakukan 'azl (coitus interruptus) pada zaman Rasulullah 
SAW. Kabar tersebut sampai kepada Nabi SAW, namun beliau tidak mengharamkannya” (H.R. Muslim). 

Hadis ini menerangkan bahwa praktik azl telah dilaksanakan oleh para sahabat pada masa 
Nabi, dan Rasulullah SAW. tidak mengharamkannya. Pada zaman Nabi, orang-orang biasa 
menggunakan azl sebagai cara untuk menghentikan atau mengurangi kehamilan. Dengan 
demikian, Islam membenarkan penggunaan azl atau metode modern dan praktis lainnya untuk 
menghindari kehamilan. Bidang kedokteran telah menemukan berbagai metode, seperti kondom, 
Intra Uterine Device (IUD), pil kontrasepsi yang mencegah pembuahan, dan lainnya, sesuai dengan 
izin Rasulullah SAW. 

Sebab untuk membentuk keluarga dan keturunan yang berkualitas, diperlukan sumber daya 
finansial, sarana, keterampilan, dan waktu yang memadai. Ini juga mengindikasikan berapa banyak 
anggota keluarga yang sesuai dalam satu rumah tangga, memudahkan proses pembentukannya. 
Alquran menjelaskan bahwa tidak terdapat batasan jumlah keturunan dalam keluarga. Surat An-
Nahl ayat 72 menegaskan bahwa salah satu tujuan pernikahan adalah regenerasi, yaitu 
berkembangnya umat manusia (reproduksi) di bumi. 

ْ  ِ(نَ 
َ
ك
َ
َ
َ
 َ صَز

ً
ة
َ
ا
َ
نَ َ  حَف ْ  رَعِي ْ

َ
َ َاِك

ْ
ز
َ
ْ  ِ(نْ أ

َ
ك
َ
لَ ك ََ ِ َ  اَ َ َاً

ْ
ز
َ
ْ  أ

َ
ِ ك

َ
ف
ْ
 
َ
ْ  ِ(نْ أ

َ
ك
َ
لَ ك ََ َ اَ

َ
بَِتِ  ََ َل يِّ

ْ
بَِطِلِ  كط

ْ
بِِك
َ
ف
َ
    َ    أ

َ
ْ ن

َ
ِ(ع
ْ
يَؤ

 
َ
َ ْ ن

َ
ف
ْ
ْ    رَو

َ
    ِ

َ
مَتِ   َل َْ  رِعِ

“Dan Allah menciptakan pasangan untukmu (suami atau istri) dari golongan kamu sendiri, menjadikan 
bagimu dari pasanganmu anak-anak dan cucu-cucu, serta menganugerahi rezeki yang baik-baik untukmu” (Q.S. 
An-Nahl : 72) 

Ayat ini mengindikasikan betapa pentingnya reproduksi agar umat Islam di masa depan 



| Page 1204 

dapat berkembang jumlahnya dan memiliki kualitas yang baik (Nasution, 2005). Namun, dalam 
meneruskan keturunan, Islam menginstruksikan kita untuk memperhatikan kesejahteraan hidup 
anak-anak kita, seperti yang telah dinyatakan dalam ayat Allah dalam Surat An-Nisa ayat 9. 

 ْ 
َ
َ ق
ْ
َ َ ك

َ
َ َل  ْ

َ
ق
ْ
يَت
ْ
 
َ
ْ  ف ِِ يْ

َ
َ عَ   ْ

َ
ِف
َ
ِ خ

ً
ِف ََ  ضِ

ً
يْة صِّ

َ
ِ  ْ ِِ فِ

ْ
 
َ
َ ِ(نْ خ  ْ

َ
َ ك
َ
ْ  ت

َ
ذِيْنَ ك

 
شَ َك

ْ
َ خ

ْ
 ْ َ ك

َ
َك

ً
   لََّاِرْا

ً
ْ س

َ
َ   َ  

“Dan hendaklah merasa takut orang-orang yang apabila (mati) meninggalkan setelah mereka, keturunan 
yang lemah (yang) mereka khawatir terhadapnya. Maka bertakwalah kepada Allah dan berbicaralah dengan 
tutur kata yang benar (dalam hal menjaga hak-hak keturunannya)” (Q.S. An-Nisa : 9). 

Ayat di atas memberikan panduan untuk memperhatikan kesejahteraan keturunan sehingga 
kita tidak menjadi umat dan bangsa yang rentan atau lemah (Nasution, 2005). Ketidakseimbangan 
antara kondisi dan kebutuhan, pendapatan, serta pengeluaran menjadi salah satu faktor yang 
melemahkan keluarga. 

Islam tidak hanya mengizinkan keluarga berencana, tetapi juga menganjurkan dan 
mengajarkan perencanaan keluarga. Pendekatan ini dianggap sebagai sarana untuk mencapai 
keseimbangan antara kebutuhan dan kondisi. Dengan demikian, potensi risiko yang dapat 
melemahkan keluarga dan menimbulkan krisis sosial dapat dihindari dengan cepat. 

Berdasarkan hukum Islam tentang program keluarga berencana, hal tersebut sangat relevan 
dengan pendapat Yusuf Al-Qardhawi. Al-Qardhawi mempercayai bahwa program KB dapat 
diizinkan karena praktek azl (Coitus Interruptus) yang diperbolehkan pada zaman Nabi 
Muhammad SAW. Menurutnya, keberlanjutan KB didasarkan pada pertimbangan motivasi, seperti 
menjaga kesehatan keluarga, mencapai keseimbangan antara kebutuhan dan kemampuan, serta 
menjaga keselamatan agama. Semua faktor ini dianggap penting demi mencapai kehidupan 
keluarga yang sejahtera, sesuai dengan ajaran Allah SWT sebagaimana firman-Nya dalam Quran 
Surat An-Nisa yang telah disebutkan sebelumnya. Ayat tersebut memberikan arahan kepada 
masing-masing individu untuk memerhatikan kesejahteraan keturunan, dengan tujuan agar tidak 
menjadi komunitas dan bangsa yang rentan atau lemah (Zuhdi, 1974). Diantara sebab yang 
mendesak untuk dilakukannya keluarga berencana menurut Yusuf Al-Qardhawi adalah 
sebagaimana berikut ini: 

Khawatir terhadap kehidupan atau kesehatan sang ibu ketika   hamil atau melahirkan anak, 
hal ini harus telah dilakukan penelitian dan checking oleh dokter yang dapat dipercaya. 

Kekhawatiran akan kemungkinan risiko dalam urusan dunia, yang terkadang dapat 
menyulitkan dalam praktik beribadah, sehingga dapat mendorong seseorang untuk menerima hal-
hal yang diharamkan dan melanggar larangan, terutama demi kepentingan anak-anaknya, termasuk 
kesehatan dan pendidikan mereka. 

Kehalalan praktik azl, yang dikenal dalam syariah, bisa disebabkan oleh kekhawatiran 
terhadap keadaan wanita yang sedang menyusui, hamil, dan melahirkan anak baru (Qardhawi, 
1993). 

Berdasarkan penjelasan sebelumnya, dapat ditarik kesimpulan bahwa Yusuf al-Qardhawi 
mengizinkan pelaksanaan Program Keluarga Berencana. Namun, pentingnya pelaksanaan ini harus 
berdasarkan niat yang baik dan, dalam situasi tertentu, dan dilakukan dengan metode yang bersifat 
temporal. 

Dalam menetapkan hukum Keluarga Berencana, Yusuf Al-Qardhawi menggunakan metode 
qiyas, dengan menyeragamkan hukumnya dengan alat kontrasepsi modern saat ini. Pemikiran 
Yusuf Al-Qardhawi terkait keluarga berencana mengacu pada izin praktek azl yang sudah ada pada 
zaman Nabi SAW. Konsep azl ini masih relevan dalam konteks modern karena 
mempertimbangkan Maqashid Asy-Syari'ah, sehingga dapat menjadi landasan hukum Islam untuk 
pelaksanaan keluarga berencana bagi masyarakat muslim di seluruh dunia, termasuk Indonesia. 
Pemikiran Yusuf Al-Qardhawi sejalan dengan paradigma Program Keluarga Berencana di 

Konstruksi Pemikiran Yusuf Al-Qardhawi Dalam Pembaruan Hukum Keluarga Islam  



Izzati, N, R., et al Jurnal Interpretasi Hukum, Volume 5, Issue 3 

| Page 1205 

Indonesia, yang berorientasi untuk menciptakan keluarga berkualitas dan sejahtera. 

Simpulan 
Almarhum Syaikh Yusuf Al-Qardhawi merupakan seorang ulama kontemporer yang 

tumbuh dan dibesarkan dalam keluarga yang taat beragama dan memiliki tradisi keilmuan yang 
kuat. Beliau dilahirkan di Mesir pada tahun 1926, perjalanan hidupnya mencerminkan dinamika 
sosial dan politik di dunia Arab. Dengan latar belakang pendidikan di Al-Azhar, Al-Qardhawi 
menjadi pemimpin intelektual Islam yang mencoba mengakomodasi nilai-nilai tradisional dengan 
tuntutan modernitas. Adapun tentang lingkungan dan masa muda Al-Qardhawi, hal tersebut tentu 
memainkan peran signifikan dalam membentuk corak pemikirannya. Pengalaman pribadi, 
terutama melalui perubahan politik di Mesir, membentuk perspektifnya terhadap hubungan antara 
Islam dan negara. Keterlibatannya dalam gerakan dakwah juga mempengaruhi pandangannya 
terhadap peran hukum Islam dalam membimbing masyarakat. Meski begitu, pemikiran keislaman 
beliau lebih dipengaruhi tuntutan realitas dibandingkan kelompok. 

Pemikiran Dr. Al-Qardhawi mencakup banyak aspek kehidupan. Dalam konteks hukum 
Islam, al-Qaradhawi dikenal karena pandangannya yang inklusif dan progresif. Ia berpendapat 
bahwa hukum Islam harus mampu menyesuaikan diri dengan perubahan zaman, sambil tetap setia 
pada prinsip-prinsip dasar ajaran Islam. Sebagaimana metode istinbath hukumnya, Syaikh Yusuf 
Al-Qardhawi mengembangkan metode interpretatif yang dapat mengakomodasi perubahan zaman 
dan kebutuhan masyarakat, diantaranya iaitu; Ijtihad tarjih/intiqa’i, ijtihad kreatif/insya’i, dan 
ijtihad tarjih kreatif/intiqa’i insya’i. Sedangkan tentang prinsip-prinsip pembacaan hukum Islam 
yang dikemukakan, Al-Qardhawi menyoroti adaptasi hukum terhadap dinamika sosial. Konsep-
konsep seperti bersikap moderat, bebas dari fanatisme mazhab dan taklid, memberi kemudahan, 
mengemukakan pendapat dengan bahasa yang mudah dipahami, serta menolak untuk membahas 
masalah yang tidak bermanfaat menjadi landasan dalam penafsiran hukum yang responsif terhadap 
perubahan sosial dan teknologi. 

Syaikh Al-Qardhawi juga telah menghasilkan berbagai karya yang mencakup isu-isu 
kontemporer, mulai dari fikih hingga ekonomi islam, di antaranya adalah buku yang berjudul fikih 
prioritas, fikih zakat, dan lainnya. Ide-ide pembaruan yang diusungnya mencerminkan upayanya 
untuk menjembatani kesenjangan antara tradisi dan modernitas, dengan memberikan solusi yang 
relevan untuk masalah-masalah masa kini. Pemikiran Al-Qardhawi juga memiliki implikasi besar 
terhadap perkembangan hukum keluarga Islam. Dengan menekankan prinsip menyesuaikan 
hukum dengan perkembangan sosial, pemikirannya memberikan landasan bagi pembaharuan 
hukum keluarga yang sesuai dengan semangat ajaran Islam dan kebutuhan zaman. Diantara 
pemikiran Syaikh Yusuf Al-Qardhawi yang berhubungan dengan Hukum Keluarga Islam di 
Indonesia adalah kebolehan ber-KB (Keluarga Berencana). Beliau membolehkan program KB ini 
tapi harus tetap dilandaskan dengan niat yang baik (untuk mencapai keluarga yang berkualitas dan 
sejahtera), dalam situasi khusus, dan dengan metode yang bersifat temporal.  

Daftar Pustaka 
Abidin, W. (2021). Skripsi : Studi Perbandingan Fiqh Sosial Sahal Mahfudz Dan Fiqh Realitas Yusuf Al-Qhardawi 

Dalam Menjawab Problematika Umat. Jawa Timur: IAIN Ponorogo. Retrieved from https://
etheses.iainponorogo.ac.id/18011/ 

Akbar, A. (2012). Metode Ijtihad Yusuf Al-QardawI Dalam Fatawa Mu’ashirah,. JURNAL 
USHULUDDIN, 18. Retrieved from https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/ushuludin/
article/view/695 

Al-Fanjari, A. S. (2005). Nilai Kesehatan Dalam Syari’at Islam. Jakarta: Sinar Grafika. 

Dahlan, A. A. (2001). Ensiklopedi Hukum Islam. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar. 



| Page 1206 

Husaini. (2019). Metode Ijtihad Kontemporer Menurut Yusuf Al-Qaradawi. Sulesana, 13, 158. 

Ishom, T. (2001). Manhaj Fikih Yusuf Qardhawi. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar. 

Majid, M. K. A. (2016). Biografi Agung Dr Yusuf Al Qaradawi Sang Mujaddid yang Mengubah Dunia (1st ed.). 
Karya Bestari. 

Marukum, S. B. B. (2011). Skripsi : Pemikiran Yusuf Al-Qhardawi Tentang Ihtikar (Dalam Kitab Halal Haram Fiil 
Islam). Riau: UIN SUSKA. 

Misrawi, Z. (2000). Jurnal Tashwirul Afkar. Jakarta: Lakpesdam NU. 

Nasution, K. (2005). Hukum Perkawinan I. Yogyakarta: Academia & Tazzafa. 

Qardhawi, Y. (1993). Halal dan Haram dalam Islam (Terjemahan). Surabaya: Bina Ilmu. 

Qardhawi, Y. (1994). Fatwa Qardhawi: Permasalahan, Pemecahan dan Hikmah. Surabaya: Risalah Gusti. 

Qardhawi, Y. (1996). Fatwa-Fatwa Kontemporer (Fatawa Mu’ashirah). Jakarta: Gema InsanI Press. 

Qardhawi, Y. (2010). Fiqih Jihad (A. M. R. Irfan Maulana Hakim, ed.). Bandung: PT Mizan Pustaka. 

Rosyadi, A. R. (1986). Keluarga Berencana Ditinjau Dari Hukum Islam. Bandung: Pustaka. 

Siswanto, M. (2011). Pola Penalaran Yusuf Al-Qaradawi Dalam Masalah-Masalah Kontemporer (UIN RIau). UIN 
RIau. Retrieved from https://repository.uin-suska.ac.id/1010/1/2011_201175.pdf 

Suhartono, A. (2022). Ulama Yusuf Al Qaradawi Meninggal Dunia. Retrieved from https://www.inews.id/
news/internasional/ulama-yusuf-al-qaradawi-meninggal-dunia. 

Zuhdi, M. (1974). Islam dan Keluarga Berencana Di Indonesia. Surabaya: Bina Ilmu. 

Konstruksi Pemikiran Yusuf Al-Qardhawi Dalam Pembaruan Hukum Keluarga Islam  


